

A Compilation of Insights and Analyses of Torah topics

by the students of Michlelet Mevaseret Yerushalayim

Jerusalem 5766

### **Editors in Chief:**

Yael Hall, Rina Olivestone, Osnat Rabinowich

### **Editorial Staff:**

Rivkah Carl, Stacey Gertz, Mira Leifer, Maggie Schnall, Shlomit Schwalb, Yael Zwanziger

Hebrew Editing: Mrs. Tzila Cytrin

Faculty Advisor: Rabbi Hillel Horovitz

Secretarial Assistance: Mrs. Daphne Goldschmidt, Mrs. Ann Williams

© 2006 / 5767 – All rights reserved Printed in Israel

# מכללת מבשרת ירושלים Michlelet Mevaseret Yerushalyim

Rabbi Azarya Berzon – **Rosh Yeshiva** *Rosh Yeshiva, Mevaseret Institutions*Rabbi Baruch Felberman – **Rosh Yeshiva** *Menahel, Mevaseret Institutions*Rabbi Yedidya Berzon – *Menahel, Mevaseret Institutions* 

Rabbi Alan Haber – **Menahel** Rabbi David Katz – **Menahel** 

In Israel:

25 Rabbi Najara Street Givat Shaul, Jerusalem 95471 Telephone: (02) 652-7257

Fax: (02) 652-7162 E-mail: office@mmy.org.il In America:

2 Keri Lane New Hempstead, NY 10977 USA Telephone: (845) 364-9286

Fax: (845) 364-9287 E-mail: usa@mevaseret.org

Web: www.mevaseret.org/mmy

Designed and Produced by Benjie Herskowitz, Jerusalem Tel: (02) 624-7578

# Contents

| Introduction                                            | 5  |
|---------------------------------------------------------|----|
| תנ"ך<br>and Family<br>Ilana Borzak                      | 9  |
| ממרא's Advice<br>Talia Reiner and Lizie Wolf            | 13 |
| Why Did Dinah "Go Out"?<br>Avital Feiglin               | 17 |
| Representatives of the House of יעקב<br>Shlomit Schwalb | 23 |
| The Significance of Spices in תנ"ך<br>Tova Friedman     | 27 |
| Counting Lauren Schwartz                                | 31 |
| מיכל, a Dominant or Passive Princess?<br>Aliza Riemer   | 35 |
| Soaring Higher<br>Nechama Grunseid                      | 39 |
| The Ultimate Relationship<br>Chaya Taub                 | 43 |
| עליה<br>Nechama Grunseid                                | 47 |

## מחשבה ומעשה

| The Environment                | 51 |
|--------------------------------|----|
| Shlomit Cohen                  |    |
| Nature or Nurture?             | 57 |
| Sipporah Natani                |    |
| Are Luxuries Good for Us?      | 63 |
| Esther Goldstein               |    |
| Learning in Kollel             | 69 |
| Carrie Friedman                |    |
| Some Thoughts on Vegetarianism | 73 |
| Naomi Sharon                   |    |
| עבדו את ה' בשמחה               | 77 |
| Leora Slansky                  |    |
| Experiencing the Exile         | 81 |
| Miriam Langermann              |    |
| Someone's Watching!            | 85 |
| Rachel Greenbaum               |    |
|                                |    |
| Faculty Articles               |    |
| ראיית הארץ                     | 91 |
| רנר רב אליעזר לרנר             |    |
| שירו של המשיח                  | 93 |
| רב הלל הורביץ                  |    |

#### **INTRODUCTION**

When משה came down from לוחות לוחות מעשה אלוקים חורה, the חורה describes the "חהלוחות מעשה אלוקים המה, והמכתב מכתב אלוקים הוא, חרות על "The Tablets were the work of God and the writing was the writing of God engraved on the Tablets". אל רבי יהושע בן לוי by focusing on one word in the פסוק, gives an alternative interpretation. "אל תקרא חרות "אל תקרא חרות, שאין לך בן חורין אלא מי שעוסק בתלמוד תורה, הרי זה מתעלה" ("Do not read הירות, "engraved," rather חרות, "freedom," for the only free man is one who engages in תורה study will become elevated."

How can one who is totally consumed in the pursuit of חורה be considered free? One would think that a free person is one who is not bound by anything, let alone something so demanding as משנה study. Yet, the משנה limits the definition of a "free man" to "".

An Eastern poet, Rabindranath Tagore, touches upon this idea.

I have on my table a violin string. It is free…but it is not free to do what a violin string is supposed to do – to produce music. So I take it, fix it in my violin, and tighten it until it is taut. Only then is it free to be a violin string.<sup>3</sup>

Similar to the violin string, we can only make "music" after making a complete commitment to a תורה life. Only by engrossing oneself in all the laws, statutes, details and ideas of the חדר can one truly lead a free life. This דרך elevates us and leads to fulfillment and a sense of purpose. *This* is what the משנה is trying to convey.

We want to thank all those who wrote for and contributed to *Kol Mevaseret*. We thank our teachers who guided us and gave us the ability to find our way. A special thank you to Rabbi Horovitz whose hard work, constant smile and devotion taught us what true commitment is.

Yael Hall Rina Olivestone Osnat Rabinowich Editors in Chief, MMY 5766

שמות פרק לב פסוק טז $^{1}$ אבות פרק ו משנה ב $^{2}$ 

<sup>3</sup>Irving M. Bunim, *Ethics from Sinai*, New York, 1966, Volume 3, pages 299 – 300

# תנ"ך

## and Family לוט

#### Ilana R. Borzak

לוט performed many actions that may seem inexplicable at first, but upon further examination, lead to a deeper understanding of his life. He is introduced in the בראשית פרק יא) פרשת נח חו תורה:

(כז) ואלה תולדת תרח תרח הוליד את אברם את נחור ואת הרן והרן הוליד את לוט: (כח) וימת הרן על פני תרח אביו בארץ מולדתו באור כשדים:

(לא) ויקח תרח את אברם בנו ואת לוט בן הרן בן בנו ואת שרי כלתו אשת אברם בנו ויצאו אתם מאור כשדים ללכת ארצה כנען ויבאו עד חרן וישבו שם:

These פטוקים do not shed much light on לוט's character. Why would the non-righteous אברם wish to join his uncle אברם?

אברם tells us, his father died in the infamous בבשן האש Before אברם אברם אברם שבא was thrown into the fire, אברם, הרן, הרן, אברם שבא was thrown into the fire, אברם אברם 's father and אברם 's brother, decided to base his faith on אברם 's outcome. If אברם אברם survived the furnace, אברם would place his faith in אברם 's God; however, if אברם did not survive, then אברם would submit himself to the gods of his father, אברם when אברם אברם שבים would submit himself to the gods of his father, אברם when אברם he was thrown into the עבבו Unlike הרן אברם failed to survive. Rabbi Shlomo Riskin notes that הרן אברם felt he could "jump" into religion on a whim and reap its benefits without any effort or work, a "fair weather faith". אשברם began a pattern that his son, אלוט, would emulate. He used his family and its beliefs for self-serving purposes.

 $"וילך אברם כאשר דבר אליו ה' וילך אתו לוט". מורה פסוק דב פסוק דב פסוק אור החיים הוהדיע הכתוב כי לוט לצד דביקותו באברהם הלך אתו, פירוש לא לצד אור החיים אור החיים הוהדיע הכתוב כי לוט לצד דביקותו באברהם הלך אתו, פירוש לא לצד נהלך עמו" sees this verse as a clear indication that אברם 's reason for going with אברם was not because ה' said so, for bike his father הרן used belief only for his non-spiritual advantage, but rather because of his attachment to אברם. Regardless of his motive, לוט greatly benefited from this situa<math>^5$ tion. The verse

 $<sup>^1</sup>$ רש"י (בראשית יא:כח) כותב: "ומדרש אגדה יש אומרים שעל ידי אביו מת, שקבל תרח על אברם בנו לפני נמרוד על שכתת את צלמיו והשליכו לכבשן האש, והרן יושב ואומר בלבו אם אברם נוצח, אני משלו. וכשניצל אברם אמרו לו להרן משל מי אתה, אמר להם הרן משל אברם אני. השליכוהו לכבשו האש ונשרף. וזהו אור כשדים".

(בראשית פרק יג פסוק היה אברם היה אברם היה מרק 'נבראשית פרק יג פסוק "teaches us that that a lot of property only because he was with the worthy אברם אברם).

אח"" do not portray לוט as purely bad or evil; he can even be seen in a more positive vein. For example, he did not endanger אברם by revealing פרק יב פסוק יט no בראשית רבה) מצרים in פרעה on כראשית יט on פרע ינ פסוק יט and מלאכים into his house. Yet, despite these good traits, the time came when לוט had to separate from אברם "ולא נשא אותם הארץ לשבת יחדו כי היה (פרק יג פסוקים ו - ז) יולא נשא אותם הארץ לשבת יחדו כי היה (פרק יג פסוקים רב ולא יכלו לשבת יחדו."

"ויהי ריב בין רעי מקנה אברם ובין רעי מקנה לוט והכנעני והפרזי אז ישב בארץ This occurred because of the surplus of cattle that both אברם had (in אברם 's merit. See אברם' s merit. See לוט אברם). Since לוט and they presumed that אברם would never have sons that would inherit his possessions, לוט and his men felt that אברם's land was rightfully theirs. Therefore, they allowed their cattle to graze on כנעני land. אברם approached לוט and notified him that his herdsmen were guilty of theft. The land still belonged to the כנענים and had still not been inherited by אברם. Despite any animosity that might have existed between them, מבום declared נפסוק (פסוק ח); he would still protect לוט financially and physically as he had in the past (רש"י פסוק ט). לוט decided to head פרק יג פסוק יא), which according to the מדרש (brought by רש"י) alludes to the fact that הסיע עצמו מקדמונו של עולם, "he removed himself from the Originator of the world," and revealed his true thoughts on 'עבודת ה'. By distancing himself from אברם's way of life after it no longer benefited him financially, לוט decided to leave אברם and God and head to סדום, despite its notorious reputation, in order to pursue his financial quests, the main focus of his life.

In סדום when two מלאכים, we find לוט sitting by the gate of שדום when two מלאכים when two סדום tame to the city (מסוק או immediately invited them to his house (פסוק בא After some resistance, the angels finally acquiesced to ליט's request (מסוק בא Before they had a chance to go to bed, the townspeople gathered around ילוט hand over the guests (מסוק בסיוק ה') tried to appease the townspeople and offered his two daughters in their place (מסוק בסיוק ה').

לוט s hospitality with the two angels is important for our analysis. אברהם states that לוט was merely mimicking אברהם states that לוט was merely mimicking מדה was famous מדה of hospitality. Because of this, שם ד"ה ויבואו merited being saved from the destruction of Sodom (שם ד"ה ויבואו). Shprintza Herskovitz, in her book אברהם, takes a similar approach by comparing and contrasting אברהם and o's's encounter with the מלאכים. The underlying difference

between the two men is their view on family. She suggests that ברהש אברהם only invited his guests to rest outside his house under a tree (בראשית יח:ח) because he felt that bringing strangers into the house might make his family feel uncomfortable. לוט, on the other hand, wanted to help the men to the full extent and invited them in without much hesitation, even though he was fully aware that he was putting his family in danger by breaking the strictly enforced anti-guests rules of שדוט's indifference towards his family is shown even more dramatically when he offered his daughters to the rioting Sodomites outside his door. His inability to put his family before others, despite his positive reasons of אמילות חסדים, was what eventually led to his and his family's downfall. Learning from the example of their father, the daughters later seduced אול הו מוס חסד for the world אול בסיקים (פסוקים). The message that family and its beliefs are expendable and not important in one's life was originally formed by mround its children.

Finally, in (דברים (פרק ברים, דברים, there is an attempt to teach עמון אם מואב מון אם מואב וואר ישראל הואר בני ישראל הדרהם מואב מון אל הארום מואב. As the מורה מורה אלי אל תצר ההבהם אביר ישראל. As the מורה מורה אלי אל תצר את מואב ואל תתגר בם מלחמה כי לא אתן לך מארצו ירשה כי לבני "ויאמר ה' אלי אל תצר את מואב ואל תתגר בם מלחמה כי לא אתן לך מארץ בני לוט נתתי את ער ירשה ... וקרבת מול בני עמון אל תצרם ואל תתגר בם כי לא אתן מארץ בני מון לך ירשה כי לבני לוט נתתיה ירשה" (שם פסוקים ט ויט). Since the message was lost on היל tried to pass it on to his descendants. The hope was that b's descendants would see the compassion that בני ישראל showed towards even distant family and inculcate the value. However, these nations failed to accept and internalize this mas we see in ספר שופטים בני ישראל לעשות הרע sas we see in מואב rejected this value. איוסיפו בני ישראל לעשות הרע בעיני ה' ויחזק ה' את עגלון מלך מואב על ישראל על כי עשו את הרע בעיני ה'. ויאסף אליו את בני עמון ועמלק וילך ויך את ישראל ... ויעבדו בני ישראל את עגלון מלך מואב שמונה בני עמון את ... עמון את ... עמון בנימן ובבית אפרים ותצר לישראל מאד" (פסוקים יב – יד) הירדן להלחם גם ביהודה ובבנימין ובבית אפרים ותצר לישראל מאד" (פרק י פסוק ט).

From the above analysis, we see how לוט has a complete disregard for his family. The attitudes of בני ישראל stand in stark contrast to בני ישראל and highlight the strong sense of family embedded in בני ישראל. בני ישראל 's.

."ראה ישיעה (פרק נח פסוק נז): "ומבשרך לא תתעלם".  $^{5}$ 

## ממרא's Advice

## Talia Reiner and Lizie Wolf

On the verse $^7$ , "הירא אליו ה' באלוני ממרא רש"י, "וירא אליו ה' wonders why the חורה needs to tell us that אברהם was in אלוני ממרא? We were already told this in אברהן אלוני ממרא פסוק יד פסוק יד פסוק יד פסוק יד פסוק יד פסוק יד פסוק ולו עצה על המילה לפיכך נגלה עליו explains that על המילה לפיכך נגלה עליו אברהם. What advice could ממרא have given בחלקה about the מילה is it really possible that without ממרא advice אברהם would not have performed the מילה Did he really need the encouragement and the advice of others? The commentators approach this puzzling רש"י in four different ways.

The מזרחי explains that אברהם planned to fulfill this מזרחי; he was just testing his friends to see if they were true 'יראי ה'. The אברהם מדרש רבה elucidates the individual advice of each of ענר ."ענר, אשכול וממרא", בעלי ברית צ'אברהם ליאברהם מליגרהם מל

בראשית פרק יח פסוק א $^7$ 

יינא הפליט ויגד לאברם העברי והוא שוכן באלני ממרא האמורי אחי אשכל ואחי ענר והם בעלי ויגד לאברם העברי והוא שוכן באלני ממרא האמורי אחי אשכל ואחי ענר והם בעלי ברית אברם".

במדרש רבה (בראשית פרק יח פסוק א, ד"ה הוא שנתן) מביא את דברי המדרש. במדרש רבה  $^{\circ}$ (בראשית פרשה מב פסקה ח) יש כמה שינויים בגירסה, וז"ל:"בשעה שאמר הקב"ה לאברהם לימול הלך ונמלך בג' אוהביו אמר לו ענר כבר בן ק' שנה אתה ואתה הולך ומצער את עצמך אמר לו אשכול מה את הולך ומסיים את עצמך בין שונאיך אמר לו ממרא אלהיך שעמד לך בכבשן האש ובמלכים וברעבון והדבר הזה שאמר לך למול אין אתה שומע לו אמר לו הקב"ה אתה נתתה לו עצה למול חייך שאיני נגלה עליו לא בפלטין של ענר ולא בפלטין של אשכול אלא בפלטין שלך הה"ד (בראשית יח) וירא אליו ה' באלוני ממרא". וראה לשונו של המדרש תנחומא (וירא פרק ג): "באלוני ממרא ולמה באלוני ממרא יתברך שמו של הקב"ה שאינו מקפח שכר של בריה שלשה אוהבים היו לו לאברהם ענר אשכול וממרא וכיון שאמר לו הקדוש ברוך הוא שימול הלך לקחת מהם עצה הלך אצל ענר אמר כך וכך אמר לי הקדוש ברוך הוא א"ל ענר בעל מום רוצה אתה לעשותד שיהיו קרוביהן של המלכים שהרגת באין והורגין אותד ואין אתה יכול לברוח מפניהם הניחו והלך אצל אשכול אמר ליה כך וכך אמר לי הקב"ה א"ל אשכול אתה זקן אם אתה תמול יצא ממך דם הרבה ולא תוכל לסבול ותמות הניחו והלך אצל ממרא א"ל כך וכך אמר לי הקב"ה מה תיעצני א"ל ממרא בדבר הזה אתה מבקש עצה הלא הוא שהצילך מכבשן האש ועשה לך כל הנסים והצילך מן המלכים ואלולי כחו וגבורתו היו הורגין אותך והציל רמ"ח אברים שבך ומקצת אבר אחד אתה מבקש עצה עשה כמצותו אמר הקב"ה יתברד אתה שנתת עצה שימול איני נגלה אליו אלא בתחומד הה"ד וירא אליו ה' באלוני ממרא והוא יושב פתח האהל כחם היום".

tells us that the name ממרא מהרה", the brazen ממרא מוסר that he gave המרה about doing the מילה. Therefore, היה revealed himself in ממרא ממרא about doing the אברהם. Therefore, אברהם had already decided from the start that he would nevertheless stay strong and fulfill מצור.

The אברהם אברהם והtended to perform the מילה of מילה, but he first wanted to consult his friends out of loyalty to them the הור אברהם agree that אברהם never hesitated to fulfill the command of מזרחי and he did not require advice from his friends. Rather, אברהם asked them for "advice" either to test their יראת שמים of loyalty to his friends (אור אריה).

In contrast, אברהם מפר הזיכרון באר בשדה believe that שברהם was actually unsure if he should perform the מצוה and was seeking the advice of his friends, אנר אברהם ברהם. Since אברהם was already ninety-nine years old, he worried that the performance of the ברית מילה might affect his health. He also had reservations regarding how the other nations would react to the circumcision. They would probably consider him to be crazy<sup>12</sup>. Therefore, he needed the support of his friends. אשכול back מברהם לis preminded מברא ברהם מברא reminded בבשן had saved him on many previous occasions, including the כבשן. He emphasized that אברהם was a אברהם should fulfill the האש should fulfill the nize.

Other מפרשים believe that מברהם planned to perform the מצוה. However, אברהם was questioning how best to fulfill the commandment and therefore sought the advice of his friends. He in fact valued their sensible advice. The אברהם quotes the משפטי שמואל who says that אברהם asked his friends if he should do the מילה earlier (based on the idea that the אבות kept all of the מצות שורה was given or if he should wait until he was commanded to. Once he was commanded he would be צדה לדרך and would receive greater שכר. Additionally, the אברה לדרך בדה לדרך אורה ועושה

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>ר' סימון שהמרה פנים באברהם בשעה שאמר הקב"ה לאברהם לימול הלך ונמלך בג' אוהביו ..." וגור אריה (בראשית פרק יח פסוק א): "הוא שנתן לו עצה על המילה. ותימה שאברהם יבקש עצה על המילה (קושית הרא"ם) ... ועוד יש לפרש מפני שענר אשכול וממרא היו בעלי ברית אברהם (לעיל יד, יג), ודרך בעלי ברית שלא יעשה האחד שום דבר בלא דעת חבירו, שצריך להמלך בו, ולא שהוא מחוייב לעשות מה שיאמר לו חבירו, אלא שאין רשאי לעשות בלא דעתו, ואחר כך יעשה מה שירצה, ולפיכך הוצרך להמלך בהם מפני הברית לבד, והשתא לא הוי דבר נגד כבוד המקום אחר שהחיוב מצד הברית".

<sup>&</sup>quot;חשש אברהם שמא כשימול יהיה נפרד מן הבריות ולא יוכל עוד לקרבם". (עיטורי תורה בשם אדמר"ר ר' אברהם מסוכצ'וב)

ראה רש"י ורמב"ן בראשית פרק כו פסוק ה

notes, once he was commanded by God, the whole world would know about the command and it would result in a much greater ממרא . קידוש ה' delay the performance of the circumcision until he was commanded and, thus, increase the level of the הקידוש ה'. We see that ממרא followed the advice of ממרא . The באר התורה agrees that שברהם was planning to carry out the מצרה ; however, he explains that מברא needed advice about whether the ברית should be done publicly or privately. ממרא to do the mitzvah "בעצם היום" , in public, so that everyone could see him fulfill God's command.

The משכיל לדוד says that אברהם intended to perform the circumcision all along and his friends were aware of his decision. However, אברהם asked them for reasons why he should not fulfill the מצוה so that the test would be greater and he would, thus, receive more ממרא. שכר could not bear telling אברהם to sin and, therefore, he merited to have God's presence appear in his portion.

From the fact that so many commentators grapple with the question "ול המילה", we see how dedicated אברהם אברהם יבקש עצה על המילה", we see how dedicated אברהם was towards his fulfillment of the מצות. Also, מצות did not just do the מצות, but he contemplated how each aspect of the מצוה should be done. Lastly, no matter what the circumstances were, אברהם constantly displayed full הי בטחון how should strive to emulate אברהם 'ה'. We should strive to emulate בצון ה' sincerity and strong commitment to fulfilling.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>בראשית (פרק יז פסוקים כג, כו): "ויקח אברהם את ישמעאל בנו ואת כל ילידי ביתו ואת כל מקנת כספו כל זכר באנשי בית אברהם וימל את בשר ערלתם בעצם היום הזה כאשר דבר אתו אלהים ... בעצם היום הזה נמול אברהם וישמעאל בנו".

## Why Did Dinah "Go Out"?

## **Avital Feiglin**

There is very little description of חניה in the חניה, yet her character is intriguing. Was she a sociable, naïve girl who got herself into trouble? Was she simply curious, or was she immodest? And, as the daughter of would we not expect her to be a righteous woman?

The episode which describes זינה בֿלינה abduction begins: יוַתַּצֵא דִינָה בַּת "וַתַּצֵא דִינָה "go out"? נְאָהָה אֲשֶׁר יָלְדָה לְיַצְקֹב לִרְאוֹת בָּבְנוֹת הָאָרֶץ".

דינה and רד"ק explain that דינה went out because her tent was positioned outside the city, as it is written about יעקב: "זיעקב: "לְּיַחַן אֶּת פְּנֵי הָעִיר", "And he encamped before the city." Therefore, in "משם ונכנסה שם אינים, she went out from her family's tent and entered the city."

The מלבי"ם explains that אניעות was not crossing a boundary of אניעות. She was the daughter of א who was אנועה, and was also born to יעקב who was modest and proper. She did not go out to seek the attention of males, but rather to inquisitively observe the girls of the land dancing with their tambourines.

Rav Shimshon Rafael Hirsch explains that "she was a young girl and curious," and that she wanted to familiarize herself with the foreign girls. Although she may have made herself vulnerable, and was mistreated as a result, she is still praised for she was the daughter of עקב. Her intentions were fine, though their consequences unfortunate.

Some מפרשים, like, רבינו בחיי, interpret this פסוק to be speaking in לשון, shaming דינה for her taking the initiative to 'go out' and for doing so adorned with jewelry. This פסוק comes to show the חורה's disapproval of such behavior. As it says in משלי:

וְהָנֵּה אִשָּׁה לְקָרָאתוֹ שִׁית זוֹנָה וּנְצֻרַת לֵב: הֹמָיָה הִיא וְסֹרָרֶת בְּבֵיתָהּ לֹא יִשְׁכְּנוּ רַגְּלֶיהָ: פַּעֵם בַּחוּץ פַּעַם בַּרִחבוֹת וָאָצֵל כַּל פָּנָה תָאֵרב:18

בראשית פרק לד פסוק א $^{16}$ בראשית פרק לג פסוק יח $^{17}$ 

משלי פרק ז פסוקים י - יב

Then behold, a woman approaches him; bedecked as a harlot and with siege in her heart.

*She coos and she entices: her feet do not dwell at home.* 

Sometimes in the courtyard, sometimes in the streets, she lurks at every corner.

The way of a woman is not to be outside, inviting male attention; her place is inside, as דוד proclaimed: "פְּנִימָה בַּת מֶלֶךְ פְּנִימָה "The honor of a princess is within," and as it is written about שרה, "בַּה בָּא הֶל<sup>00</sup>". Furthermore in תהלים we are told: "בִּרְבָּתֵי בֵיתֶךְ", "Your wife will be like a fruitful vine in the chambers of your home".

אבן עורא notes that מעצמה 'going out' was מעצמה, from herself. This implies neither a positive or negative approach to דינה's behavior, but gives insight into her character as perhaps an independent woman, and an independent thinker.

רש"י explains these words as follows:

בת לאה - ולא בת יעקב, אלא על שם יציאתה נקראת בת לאה, שאף היא יצאנית היתה לאה שנאמר בי ותצא לאה לקראתו (ועליה משלו המשל  $^{23}$  כאמה כבתה).  $^{24}$ 

The Lubavitcher Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneersohn<sup>25</sup>, asks numerous questions on this ירש".

- 1) Why does "ראי speak disparagingly about אלא? We are taught that (זכר צדיק לברכה" (משלי י:יז), when one refers to a righteous person, he also mentions his blessing and good deeds? (רש"י) himself (נת) מחוד בראשית פרק ו פסוק ט).
- 2) Furthermore, we cannot say that the intention of אים in citing the נמות of אמה was to minimize the shame of אנות by blaming it on her, for a child cannot derive merit from the disgrace of their parent.
- 3) The "going out" of לאה is not spoken about as a weakness or bad quality, but rather as one of a positive nature. It elicits a

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>תהלים פרק מה פסוק יד

בראשית פרק יח פסוק ט<sup>20</sup>

מהלים פרק קכח פסוק ג<sup>21</sup>

<sup>22</sup> בראשית פרק ל פסוק טז

מד פסוק מד פרק מז פסוק מד<sup>23</sup>

רש"י בראשית פרק לד פסוק א

ליקוטי שיחות, חלק לה, רב מנחם מענדל שניאורסאהן 25

positive response from הקב״ה. As it says:ינּשְׁמֵע אֱלֹהִים אֶּל לֵאָה שָּׁל לֵאָה (בּקֹה הקב״ה. As it says:ייניש אָל לֵאָה (בּקֹיה מתאוה ומחזרת להרבות שבטים", "she was desirous and put forth effort to increase the tribes". ה' acknowledged that desire to be proper and responded to לאה with the birth of יששכר.

For these reasons, it must be that by calling דינה the daughter of לאה לאה, ישט was praising ודינה ודינה For just as the "going out" of אל was positive, so too ידינה "going out" was. Because רש"י already explained how אוֹ is praised for her efforts in going out, he need not expound on דינה praise once he compares her to her mother. How can ידינה "going out" be a praiseworthy behavior?

Earlier in  $^{27}$ רשת וישלח, the תורה reports: יויקם את או ויקח את אחד הייקח את אחד ויקח את שתי שפחתיו ואת אחד עשר ילדיו ויעבר את מעבר יבק" asks: ואת אחד עשר ילדיו. ודינה היכן היתה? נתנה בתיבה ונעל בפניה שלא יתן בה עשו עיניו, ולכך נענש יעדר ילדיו. ודינה היכן היתה? נתנה בתיבה ונעל בפניה שלא יתן בה עשו עיניו, ולכך בענש שמנעה מאחיו שמא תחזירנו למוטב, ונפלה ביד שכם"

This מדרש is very difficult to understand. Firstly, why should יעקב endanger his daughter and encourage her to marry משו? And even more puzzling, why is יעקב punished so harshly for not wanting עום to marry his daughter?

From this מדרש we learn two important points. Firstly, we are privy to the greatness of דינה. She was capable of bringing שע the רשע back to God. Secondly, we learn that תשובה, returning to הקב"ה, is so important that it would have been appropriate to let דינה marry עשר, even though there was only a possibility that עשר would do תשובה and return, as רש"י says, "שמא תחזירנו", "he might return".

Now that we have a glimpse of the character of דינה, it becomes clear that the verse, "יותצא דינה", is speaking positively about her. דינה was not, חס ושלום, acting immodestly, but on the contrary, her going out to see the daughters of the land was an attempt to lead these girls to good, to the truth!

It is for this reason that בת יעקב, because this positive trait was inherited from לאה and not from יעקב, who prevented her from positively using this power when he hid her from עשו.

However, the "goings out" of לאה are seemingly very different. אה desired to increase the שבטים, the leaders of our nation,

בראשית פרק ל פסוק יז  $^{26}$ בראשית פרק לב פסוק כג $^{27}$ 

whereas בנות הארץ wanted to bring the בנות הארץ, foreign girls close to God. What do these two approaches have in common?

On the words in פרשת יוצא, "יְעֵינֵי לַאָּה רְכּוֹת פּציף, ", ייְעִינִי לַאָּה רְכּוֹת פּציף, פרשת ויצא explains: רכות, שהיתה סבורה לעלות בגורלו של עשו ובוכה, שהיו הכל אומרים שני בנים לרבקה ושתי Leah was under the impression that she was destined to marry Esav. She would cry for everyone would say, "Rivka has two sons and Lavan has two daughters, the elder for the elder and the younger for the younger." The משכיל לדוד ,נחלת יעקב and others explain that although לאה could have brought עשו to good, she was adamant about not marrying him.

רחל מאה are the women upon whom our nation is built, as it is written in יְּתַּן ה' אֶת הָאִשָּׁה הַבָּאָה אֶל בֵּיתֶך כְּרָחֵל וּכְלֵאָה אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁתִּיהֶם אֶת בֵּית :רות יִּיתַן יִּתְל וּכְלֵאָה אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁתִּיהֶם אֶת בֵּית : $^{31}$  יִשׂראליי.

The תניא comments: "שמציאות הבן באה מטיפת האב, והתחלקות הולד לציורים" נאם מטיפת האם, "the existence of a child comes through the sperm of the father, but the process of the birth and all its details comes through the nine months in the mother's womb."

Just as the essence of a child comes from its mother, so too, our existence as a nation derives from our mothers.

The two general types of Divine worship that עם ישראל have, stem from the mothers. These categories are that of צדיק and בעל תשובה. Both are equally important and crucial. The עבודה of a צדיק remains in the world of מצוות, holiness, to learn מצוות and keep the מצוות. The יעבודה of a עבודה on the other hand, is to convert and elevate his surrounding world from bad to good, mundane to holy. This is the difference between the אחר לאה do עבודה and that of יעבודה.

In the וזהר it is written $^{33}$  that the יסוד המזבח was placed in portion rather than that of יהודה despite יהודה being "גבוה מכל השבטים". Why? גבוה מכל השבטים, one of four people who never sinned (מסכת שבת נה/ב) was a try to that status when they participated in מכירת יוסף. Although they did חשובה, the מכירת יוסף could only reside in the portion of a בעל תשובה.

This is the fundamental difference between the children of חדל and the children do the עבודה of a צדיק, whereas לאה children do the

בראשית פרק כט פסוק יז  $^{30}$ רש"י שם  $^{31}$ רות שם  $^{31}$ רות פרק ד פסוק יא  $^{32}$ תניא פרק ב  $^{32}$ חלק א, רנט, א

רש"י ברים לג:ז ד"ה וזאת ליהודה and רש"י בראשית לז:כט (See עבודה מחל הואת ליהודה and רש"י ברים לגיז ד"ה וזאת ליהודה אוני מחל משובה and האובן הואת המובה and העובה and העובה הואי המובה הואי הואת העובה הואי העל תשובה הואל, like a בעל תשובה, had to work and toil to refine herself. On the other hand, concerning אורחל היורחל "מרחל המת הימת הואר" המת הימת הואר", "Rachel was of a beautiful appearance". היתה יפת תוארי who does not sin, but rather delves deeply in holy matters.

Why would people say "the older for the older, and the younger for the younger?" The personality types suited each other in a more befitting manner. יעשר אוהלים" was an "איש תם יושב אוהלים", "a simple man who dwelled in his tent". עשר, on the other hand, was a more active person who had the potential to become good and to return to G-d. יעקב 's introverted personality was suited to that of לאה , and לאה personality better complemented that of עשר.

was inherited from her mother. She was a person who had the power to convert the mundane to holiness, to merge the physical and spiritual worlds together so that they'd compliment one another.

Although in reality דינה was confronted with an obstacle, and ended up in the hands of שכם, her behavior was לשם שמים. It was only because of יעקב's punishment (for hiding her from עשו) that it resulted in this way.<sup>37</sup>

One can even claim that דינה inadvertently achieved what she had set out to, because it led to the circumcision of the men of שכם. And circumcision, גרות explains<sup>38</sup> is an act of גרות, conversion.

Although the men were then killed, it is known that their wives and daughters were brought to righteousness, for they all ended up in the house of בראשית לד:כט) (עקב).

From the above, we gain insight into ד'נה character. Although just a young girl, possibly seven years old at the time of the incident in שכם, she, nonetheless was capable of having a great influence on society. With her leadership qualities and ability, she had the potential to draw the world to the truth.

בראשית פרק כט פסוק יז <sup>3.</sup>

<sup>5...&</sup>lt;sup>35</sup>

בראשית פרק כה פסוק כז 36°

ראה רש"י דברים פרק כד פסוק טז  $^{37}$ ראה רש"י דברים פרק לד פסוק כה בראשית פרק לד פסוק כה

The Lubavitcher Rebbe concludes in his שיחה, that although women are described as the עקרת הבית and that "פָּל בְּבוּדָה בַת מֶלֶךְ בְּנִימָה", "the glory of a princess is within [the palace]", a woman nevertheless has the power to influence the outside world and be successful. She is able to bring the "foreign" daughters of Israel close and return them to God. She is able to do all this within the boundaries of צניעות. Moreover, women can be even more successful than men in drawing the hearts of people back to true consciousness because by nature they are more sensitive and emotive than men, who are driven and competitive with the desire to conquer.\*

Women, like לאה and אלא, were not only able to have success in the home, but also to influence those around them and to bring them closer to their Father in heaven. $^{41}$ 

תהלים פרק מה פסוק יד $^{40}$ רש"י בראשית פרק א פסוק כח

## Representatives of the House of יעקב

## **Shlomit Schwalb**

פרשת מקץ opens with the continuing saga of פרשת מקץ opens with the continuing saga of פרשת מקץ experience in Egypt. We learn of פרעה server and the lack of an adequate interpretation of them. Finally, פרעה is approached by his butler, recently restored to his position as accurately predicted by פרעה, who tells of a young Jew currently wallowing in prison, who has the ability to interpret dreams. פרעה, desperately grasping at any chance to have his dreams explained, orders that יוסף be released so that he may interpret dreams.

The Torah describes how ינסף was "rushed from the dungeon; he shaved and changed his clothes" (בראשית מא:יד) in preparation for his appearance before the monarch of Egypt. רש"י. comments that יוסף cleaned up his physical appearance "מפני כבוד המלכות", in deference to the honor of the king.

The בעלי מוסף wonder at יוסף's readiness to enhance his looks. Did he not remember that such preoccupation with his physical appearance was his most damaging shortcoming? In fact, דיו teach that יוסף's troubles in the House of פוטיפר סיופות סיופות מסלסל" to care too much about his hairstyle. (See בשערו הוא נער). The answer they give is that יוסף did realize that caring too much about looks had led to his downfall; however, יוסף correctly concluded that showing the proper courtesy before a king was more important.

An interesting interpretation of יש"ה's comment leads to a somewhat different conclusion. Some מפרשים suggest that "כבוד מלכות" refers not to the honor of the Egyptian monarchy, but to the "מלכות", so to speak, of his father, יעקב, ארץ כנען וח יעקב, ארץ לנען was a very distinguished individual and was considered a royal personage among his countrymen. It is to this royalty, perhaps, that ייטף is alluding. If ייטף were to appear before פרעה in a disheveled state, he would surely cause the members of the royal court to sneer at the House of ייטף. Thus, it was crucial that יועקב appear before פרעה in a dignified manner befitting a member of ייטף's family.

This constant awareness of the idea that every individual Jew is a representative of all Jews, everywhere, is an idea that manifested itself

earlier in the story of פוטיפר (יוסף. After numerous attempts by the wife of פוטיפר סוטה (איסף איסף עוסף איסף וורש"י, we are taught in (פרק לט בסוק איסף (and brought by יוסף in to seduce (פרק לט פסוק יא ד"ה לעשות מלאכתו was on the verge of giving in to her demands and sinning with her when suddenly, he became aware of his father." This אביו", "דמות דיוקנו של אביו" is meant to teach us that just as יוסף was always aware of the importance of upholding the ideals and values of his father, even when he was not in his father's house, so too are we, as Jews, descendants of יעקב, commanded to do the same.

The brothers of יוסף also exhibited this characteristic of dignity on behalf of one's tradition. When the viceroy of Egypt (actually ישסף in disguise) accused the brothers of being spies, they refuted the charge by responding (מב:יא): נחנו, כנים אנחנו". Rabbi Shimshon Raphael Hirsch comments on the odd usage of the word "נחנו", meaning "we", without the "א" that usually begins the word, followed immediately by the same word in its more common form "אנחנו", with the "x". The answer can be derived from careful scrutiny of the difference between "נחנו" and "מחנו", posits R. Hirsch, denotes a humbling of oneself, whereas "אנחנו" implies a sense of dignity and selfworth. Comprehending this key distinction, one can understand the response of the brothers. When they identify themselves as "sons of one man" they are describing their social condition; therefore, they feel comfortable diminishing themselves before the Egyptian viceroy whose position of power demands respect. However, they are not willing to do so when they describe their moral character. When describing to you their moral state, which in essence is their real response to his charge of espionage, they respond with "אנחנו", with righteous indignation. They knew that should they be considered guilty of spying, their actions would be known throughout Egypt, and would thus cause the Egyptians to cast aspersions on the sterling reputation of the House of יעקב. Thus, they felt it was important to maintain their dignity and responded forcefully to יוסף with "כנים אנחנו."

In (מסכת יומא (לח'א), we are given a few striking examples of laws whose sole purpose is to demand that Jews conduct themselves in a manner designed to put us above all suspicion. Essentially, these laws are meant to ensure that Jews always conduct themselves with dignity and make a קידוש השם. We are taught in the גמרא that anyone from the family of בית גרמו, who were responsible for the baking of the אָלחם הפנים, should not use high-quality flour for their own baking, lest that person be accused of pilfering the flour designated for the בית המקדש. Secondly, we are taught that the family of בית אבטינס, who prepared the אַלטורת, the

incense, for the Services in the בית המקדש, did not send their daughters to their weddings with perfume, lest they be accused of using the spices meant for the שקלים (פרק ג משנה ב) we are taught that when the תורם, the official in charge of the שקלים entered the place in the המקדש בית where the שקלים were kept, he would not wear clothes with sleeves, shoes, or sandals, lest he be suspected of stealing money from the בית המקדש. These passages exemplify for us the behavior exhibited by יוסף, and later by his brothers in פרשת מקץ. It is important for all Jews to always remember the importance of acting in a dignified manner in front of others so as to protect the reputation of all of כלל ישראל, and to sanctify the name of God. Just as you made a point of looking his best before פרעה, and just as the brothers made a point of defending their honor before יוסף, and just as the people described in מסכתות יומא and שקלים acted in a proper manner so as to be above suspicion, so too must we, as Jews involved in the encounter between the values of the תורה and all of Western Civilization, act in a manner befitting that of a Jew, a descendant of יעקב.

## The Significance of Spices in תנ"ך

### Tova Friedman

Throughout תמ"ך, spices and natural fragrances are mentioned, each with their own individual significance. The spices indicate a distinctive spiritual tie between two parties. In שיר השירים, spices are used in regard to both the דוד and the רעיה, where each individual spice represents a specific מדה possessed by the two characters.

This theme concerning fragrances is apparent throughout תמ"ך. Mixed together, the most aromatic and the foulest smelling of spices join to create the necessary combination of components for the קטורת. The fusion of eleven spices made it impossible to distinguish the distinct fragrances from one another. According to ראיה, עמודים 138 - 138 - 136, עמודים 138 - 136, עמודים 138 - 136 בארהם יצחק הכהן קוק (עולת), each spice represents a particular quality, yet when elevated to such a high level and brought before God, they are revealed only as the attribute of an absolute unity.

In addition to being used in the mixture of the הקרים, spices were used in a variety of settings within the בית המקדש was an ingredient placed on the שולחן together with the לחם הפנים and subsequently offered on the מנחת מנחת בורה (ויקרא פרק כד) מזבח was also brought with most המחת מנחת מנחת מנחת מנחת בכורים and the מנחת בכורים and the קנמון (שקרא פרק ב) קרבן העומר (ניקרא פרק ב) קרבן העומר was used in the mixture of the שמן המשחה, which was used in the anointing ceremony of individuals dedicated to the service of 'n.

The בית המקדש is the ultimate depiction of the intimate relationship between God and His nation. 'ה demands many specific and exacting tasks for the service in the בית המקדש. Every combination of the ממן המשחה was mixed with an exact amount of fragrance. Every action in the בית was done in such a precise manner, with the 'ה in mind. Represented by the spices, each task was performed in a specific manner, allowing בני ישראל to carry out God's will, thus creating an intimate relationship between 'ה and His nation.

The תורה relates: (ויקרא כד:ז) יונתת על המערכת לבונה זכה והיתה ללחם לאזכרה (ויקרא כד:ז) "אשה לה", "Place pure frankincense alongside these stacks. This will be the memorial portion [presented as] a fire offering to God". Rav Shimshon Rafael Hirsch notes that the ingredients of the לבונה זכה אבנים לבונה זכה, pure

frankincense, a simple construct, symbolizes human satisfaction with simple natural life. This symbol of our satisfaction was offered as incense on the fire of God's altar to achieve a Divine satisfaction. Rav Hirsch continues that the spices symbolize בני ישראל ל duty to make all their actions pleasing to God. Therefore, every man must incline his will to the performance of 'ה's מבוות (ב:ד). In (בוד, מבי יהודה (ביד יהודה (ביד שיעשה רצונן כרצונו"). By doing 'הנשיא בנו של רבי יהודה (ביד שיעשה רצונן כרצונו"). God will reciprocate, and perform our will as His own. Only when 'ה's satisfaction is met, can we make the לחם הפנים for an "אזכרה", "for a memorial" (ניקרא כד:ד) for us, and pleasing before God.

When בני ישראל and 'ה each are concerned with each other's רצון, this draws an ineffable bond connecting the דוד and the רעיה, God and His nation. This unification is also attained through the physical act of bringing the קטורת, וה בקוק, עולת ראי"ה בעולת בעורת explains that the המובר linked the material and spiritual realms. Rising directly from the מובר הוהב, it connected the divided physical world, עלמא דפרודא, with the unified divine realm. In this manner, it is possible to connect ourselves with God in every possible way, in a physical sense, as well as spiritual.

Our sages teach us that the righteous are compared to spices. אסתר also bears the name of הדסה, myrtle (מטכת מגילה יג'א), while מדרכי is represented by מר דרור, מה pure myrth, (שמות ליכג) one of the main ingredients of the incense, which is translated into Aramaic as מרדכי (שם מרי דכי whose righteous deeds were pleasing to ה' as incense, cried aloud in the midst of the city. Through his intense prayer and beseeching on behalf of the Jews, מרדכי was able as incense a offered before ה' to nullify the harsh decree against the Jewish people. In this way, he acted as a human אחרן, just as אחרן saved the incense to stay the plague of ה's's wrath (עבובר יו:ט – טו) saved the Jewish nation from destruction, and stood firmly in his belief in 'ה.

בני has a constant desire for His people to be close to Him. When ישראל sin, they become distanced from God. 'ה still provides His nation with opportunities for repentance and ספרה for their sins. The קטורת, the mixture of spices, was offered before God, providing atonement for the nation's "והנה החל הנגף בעם, ויתן :במדבר (יז:יב) in קטורת ויכפר על העם" את הקטרת, ויכפר על העם" את הקטרת, ויכפר על העם" and 'ה, immediately stopping the plague. In addition, the power of בני ישראל is manifested in (ויקרא (טו:יג) offered the הקושים הקדשים the Day of Atonement. On this day, 'ה takes all of

ראה רש"י במדבר פרק יז פסוק יא $^{42}$ 

's sins of the previous year into account, and being the God of Mercy, chooses to forgive. Since such opportunities today concerning the Incense Offering are no longer available, the recitation of פיטום הקטורת provides yet another chance to draw closer to 'ה. The אריז"ל, in his commentary on the ביטום הקטורת, says that this recitation takes the place of the actual mixture and brings one to repentance.

Rabbi Moshe Sofer (חתם סופר, דרשות יח) explains the symbolic meaning of the names of the four main incense spices mentioned in the תורה, "נטף ושחלת וחלבנה ... ולבונה זכה", "balsam, onycha, galbanum and pure frankincense" (שמות ל:לד), as well as the כרשינה, vetch lye. ינטף is also known as צרי and שחלת is called צרי צפורן alludes to the תורה which is a צרי, a balm and healing, for the entire body. לבנה זכה alludes to God's love for His people through which He is מלבן, whitens and bleaches, our sins<sup>43</sup>. The תלבנה and חלבנה are placed between these two spices. The חלבנה, which had a pungent, almost unpleasant odor, alludes to רשעים גמורים, while the צפורן refers to the majority of the Jewish people. Like צפרנים, fingernails, they are smooth and unblemished on the inside, and only darkened on the outside. It is for this reason that one is required to rub the כרשינה with כרשינה, to beautify it and remove its external blackness. This process symbolizes תשובה, repentance, and good deeds. With the use of בני ישראל in the ה', קטורת removes בני ישראל's stains, while, at the same time, נשמה and cleanse their תשובה and cleanse their.

The נצ"ים also comments on the power of spices to nullify sins. In (בית שירים (אויר), the verse says: "עד שהמלך במסבו נרדי נתן ריחו", "While the king was reclining at his board, my nard sent forth its fragrance". In his commentary on נצ"ים, להורה, שיר השירים discusses the qualities of the נצ"ים. Growing in the desert, it has a malodorous herbal scent when intermingled with the various scents of its environment. In שיר השירים, different spices represent diverse מדות possessed by the two protagonists, the דוד and the מבנ" עוב" views this as a metaphor to the spiritual state of בני ישראל. בני ישראל בני ישראל is a nation infused with many superior qualities. Forced to dwell in foreign lands, בני ישראל aba acquired many negative traits, integrating harmful qualities into the fibers of their very being. Thus, their fine qualities have been diminished and diluted over time by the habits they have obtained, causing the בני ישראל בני ישראל בני ישראל.

The נצי"ב continues with בני ישראל's response in the following verse, "צרור המר דודי לי, בין שדי ילין". In order to dispel her foul stench, the

לט/א דף אויי דברים ומסכת ד"ה והלבנון מסכת יומא א לט/א לט/א א ראה רש"י דברים פרק א פסוק לט

רמיה calls out to her רדיד, praising him, and comparing him to a bouquet of myrrh. She places this pleasant aroma on her chest to abolish her own odor. In this same manner, בני ישראל calls out to יה praising Him and beseeching Him. This bundle of myrrh represents their praises to God, who out of great love for His people makes a constant attempt to nullify their sins and banish their unbecoming odor.

The נצי"ב also views natural fragrance as representative of positive qualities of בני ישראל (ג:ו). בני ישראל מן המדבר כתימרות עשן, states, שיר השירים (ג:ו). מקטרת מור ולבונה" מקטרת מור ולבונה", "Who is this coming out of the wilderness like columns of smoke, perfumed with myrrh and frankincense ...", myrrh, and possess opposite qualities in nature. While לבונה is a perfume that is easily found, washing up on the seashore, myrrh is highly difficult to obtain, growing amongst the thorns. The נצי"ב compares perfumes to acts of kindness. Some חסדים are easy to come by, and others demand a greater effort.

"נרד וכרכם קנה וקנמון עם כל עצי לבונה, מר ואהלות עם states: "כל ראשי בשמים", "Nard and saffron, calamus and cinnamon, with all trees of frankincense; myrrh and aloes, with all the chief spices". The verse is telling us that although certain sectors of בני ישראל seem to be barren of kindness, it is present throughout the entire Jewish population.

The ultimate depiction of the spiritual bond connecting the דוד and the איר השירים through fragrances is seen in שיר השירים, although it is found in many places throughout תנ"ך. The fragrances link us to God and direct our thoughts toward the Almighty, the power of בפרה, and the need for תשובה.

## **Counting**

#### Lauren Schwartz

The end of ספר ויקרא shows particular attention to the idea of counting. In  $^{44}$ ט פירת פסירת העומר העומר teaches us about מפירת העומר, where we are commanded to count 49 days, and only a and a half later, in  $^{45}$ n פרק כה פסוק, we learn about the concept of יובל, where we are instructed to count 49 years. While these two ideas seem unconnected, there are several important similarities in the way they are presented that can help us learn important thematic lessons.

The first important parallel between counting ספירת העומר is the language of the מצוה. Both use the root "יובל "ספר", "ספר" לעפר". This root, "ספר", the root of "וספרת לכם", to count, is the same root as "לספר", to tell. This is also the root of the word "סיפור", one of the essential ליל הסדר. Could there be a thematic connection between counting and story-telling? Could there be a correlation between the מצורת מצרים of מצורת מצרים of מצורת מצרים.

Regarding שבתות" to indicate weeks. We are instructed to count "שבתות תמימות" to indicate weeks. We are instructed to count (שם כה:ח) "שבע שבתות שנים" (שם כה:ח). Regarding שבתות שנים", we are instructed to count "שבע שבתות "שבע שבתות" (שם כה:ח). In this context, שמיטה refers to cycles of שמיטה, which are seven years long. The חורה chose the word "שבת", creating another parallel between counting the days of the יובל and counting the days of the word.

Another interesting parallel between the עומר and יובל is the puzzling manner in which we are instructed to count. In both cases, we are told to count 49 units, whether days or years. However, in both instances, the importance rests in the  $50^{th}$  unit. It is the  $50^{th}$  day of the יומר (or the first day after the completion of the ספירת) that is the יובל hat is the day that we are instructed to bring a special  $^{46}$  and to experience a  $^{47}$  err  $^{9}$  Similarly in יובל, the  $50^{th}$  year is the important year, the year when all the notice  $^{48}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> "וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עמר התנופה שבע שבתות תמימת תהיינה". <sup>45</sup>"וספרת לך שבע שבתת שנים שבע שנים שבע פעמים והיו לך ימי שבע שבתת השנים תשע ערברונם ווער"

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>(ויקרא פרק כג פסוקים טז - יט) "עד ממחרת השבת השביעת תספרו חמשים יום והקרבתם מנחה חדשה לה'. ממושבתיכם תביאו לחם תנופה שתים שני עשרנים סלת תהיינה חמץ תאפינה בכורים

Finally, in both עומר אומר, once the counting is done and we've reached the  $50^{\rm th}$ , we are instructed to "call out" or announce. By שבועות, the  $50^{\rm th}$  day of the עומר, we are instructed יוקראק מקרא קדש הזה מקרא קדש and by ישביה"  $^{50}$ , יובל  $^{49}$  היה לכם" שנה וקראתם דרור בארץ לכל ישביה" and by יהיה לכם"

The language analogues between the two indicate that a parallel theme exists for both. The essential thematic element of יובל is one of freedom. The קריאה referenced earlier is "דרור", freedom. All slaves go free and all inherited land returns to the original owner<sup>51</sup>. This essential idea of freedom is the ultimate goal of the whole cycle. But how does שבועות parallel this freedom? After all, שבועות is not the holiday where we celebrate freedom. זמן חירותינו פסח

The answer is that שבועות is, in fact, זמן חירותינו is the ultimate conclusion to מסח. In fact, while we celebrate it as זמן מתן תורתינו, it is also the time of our freedom.

שבועות, in the times when שדושה החודש was dependent on witnesses, could fall out on the 5<sup>th</sup>, 6<sup>th</sup> or 7<sup>th</sup> of Sivan, depending on whether the months of אייר were 29 or 30 days long<sup>52</sup>. How could this be? How could the date we received the חורה not be celebrated on its exact anniversary? This is because שבועות depends on פסח, and is inextricably linked to it; שבועות is not an independent holiday. It is the culmination of our freedom on בני ישראל .פסח were not truly "free" until they received the חורה<sup>53</sup>. Our freedom may begin on ססח, but it is incomplete until we

לה'. והקרבתם על הלחם שבעת כבשים תמימם בני שנה ופר בן בקר אחד ואילם שנים יהיו עלה לה' ומנחתם ונסכיהם אשה ריח ניחח לה'. ועשיתם שעיר עזים אחד לחטאת ושני כבשים בני שנה לזבח שלמים".

<sup>&</sup>quot;לויקרא פרק כג פסוק כא) "וקראתם בעצם היום הזה מקרא קדש יהיה לכם כל מלאכת עבדה לא  $^{47}$ תעשו חקת עולם בכל מושבתיכם לדרתיכם".

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>(ויקרא פרק כה פסוקים ט – יג) "והעברת שופר תרועה בחדש השבעי בעשור לחדש ביום הכפרים תעבירו שופר בכל ארצכם. וקדשתם את שנת החמשים שנה וקראתם דרור בארץ לכל ישביה יובל הוא תהיה לכם ושבתם איש אל אחזתו ואיש אל משפחתו תשבו. יובל הוא שנת החמשים שנה תהיה לכם לא תזרעו ולא תקצרו את ספיחיה ולא תבצרו את נזריה. כי יובל הוא קדש תהיה לכם מן השדה תאכלו את תבואתה. בשנת היובל הזאת תשבו איש אל אחזתו".

ייקרא פרק כג פסוק כא <sup>49</sup>

י פסוק י פחק פחוק י

שם פסוק יא

<sup>.</sup> מסכת חולקים. אחרים חולקים. מסכת ראש השנה דף ו/ב). אחרים חולקים. לפי רב שמעיה ה

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>When one thinks of freedom, one imagines being able to do whatever one wishes to do. Real freedom does not follow this concept. When one searches for real freedom they need to have a goal and guidelines to lead them through life. Judaism gives us this real freedom. As the (שמות לב) says: מעשה אלהים המה וגר' אל תקרי "והלוחות (שמות לב) says: בתלמוד תורה". חרות אלא חירות שאין לך בן חורין אלא מי שהוא עוסק בתלמוד תורה". חרות אלא חירות שאין לך בן חורין אלא מי שהוא עוסק

count 49 days, and celebrate spiritual freedom on the 50th 54. The מצוה סל ליל הסדר סיפור יציאת מצרים, the story of our freedom, does not end on ליל הסדר. We were not free simply because we left מצרים. Rather, we were only truly free when we accepted the תורה the word of God. The סיפור סיפור סיפור העומר it grammatical cousin. ספירת העומר is the continuation of the story of יציאת מצרים; it is not simply a temporally related מצוה but an intrinsically thematically connected one as well. שבועות is the ultimate culmination of our freedom. It is through the freedom of תורה ומצוות that we can continue to grow in חורה ומצוות each and every day of our lives.

ראה ערוך השולחן אורח חיים סימן תפט סעיף ג 54

## מיכל, a Dominant or Passive Princess?

## Aliza Riemer

מיכל בת שאול is one of the most interesting women in מיכל בת שאול with one of the most inspiring and nevertheless tragic stories.

The next part of מיכל's story is described in (תי א - יי (פסוקים יא אולר לישור אולר). אאול האול אולר מקרא דעת מקרא לידי לישול האולר אולר מקרא לידי לישור אולר מקרא לידיר במלכות לאולר אולר מוואל מוואל אולר מוואל אולר מוואל אולר מוואל מוואל אולר מוואל אולר מוואל מוואל מוואל אולר מוואל מוואל מוואל אולר מוואל מוואל מוואל מוואל אולר מוואל מווואל מוואל מווואל מוואל מוואל מוואל מוואל מוואל מוואל מוואל מוו

Eventually, שאול gave פלטי בן ליש as a wife (פלטי בח בסוק as a wife (שמואל א פרק כה פסוק). Although מיכל was given to שאול never forgot her and when שאול 's

פסוק יא ד"ה ולהמיתו בבקר

ראה בראשית פרק לא פסוק יט ורש"י שם ד"ה ותגנב ושופטים פרק יז פסוק ה

general, אבנר, wanted to make peace with דוד, דוד only agreed if first מיכל was returned (שמואל ב פרק ג פסוק יג).

The last account of מיכל found in תמ"ח is discussed in שמואל ב (פרק ו "תצא מיכל בת שאול .ירושלים when דוד brought the ארון back to "ותצא מיכל בת שאול .ירושלים לקראת דוד, ותאמר מה נכבד היום מלך ישראל אשר נגלה היום לפני אמהות עבדיו כהגלות לקראת דוד, ותאמר מה נכבד היום מלך ישראל אשר נגלה היום לפני אמהות עבדיו , this was a day of pure , שמחה which he expressed by dancing in front of the "ארון 's house was very careful about מיכל and, therefore, from מיכל perspective, דוד 's lack of צניעות was completely unacceptable. For that reason, צניעות rebuked him.

ו רב אבינר in Biblical Images present two very different understandings of מיכל character. מיכל character as a strong and usually positive character who is not afraid to stand up for her beliefs. He explains that מיכל was the מיכל ; there was so much love for דוד in דור house, from מיכל and יונתן too, that it saved him from all of מיכל hatred. שאול thought he could use מיכל to get close to מיכל slove for שאול him. However, מינרן slove for דוד was greater than her love for her father and, therefore, שאול splan failed. מיכל was, in מיכל words, an מיכל a tough nut, and had her own plan and didn't listen to שאול when she thought that he had exhibited a lack of אנינית wern.

רב שטיינזלץ was, with the exception of the last incident, a completely passive character. She was given to דוד, given to פלטי בן ליש and taken back from פלטי and with hardly any input on her part. He explains that the relationship between בנימין מולד, and aristocracy and every weakness that comes along with it. Aristocrats often have an inability to adapt to awkward situations and often react wrongly in difficult scenarios. יהודה, on the other hand, represents the simple shepherd with his ability to form deep connections with his surroundings. יהודה was also more simple and, therefore, held more charm than any member of her own family, so מיכל couldn't help but fall in love with this new hero. Later on in the story, when מיכל spent with pass of the gave up she cried, but do not the story was promised and, she gave up

ראה גמרא מגילה דף יג/ב: "בשכר צניעות שהיתה בה ברחל זכתה ויצא ממנה שאול ובשכר ציעות שהיה בו בשאול זכה ויצאת ממנו אסחר".

hope of ever being reunited with דוד and therefore lost part of her personality. She had an emotional crisis and from then on, she became a shell with no inner emotions left. She was now only concerned with external appearances. When דוד brought the ארון back to מיכל, ירושלים could not see the spiritual significance of the day. She was only concerned with what she could see, דוד's lack of צניעות She viewed. צרור saw no majesty in his kingship.

These two opposing approaches of מיכל highlight the difficulty in understanding her character.

# **Soaring Higher**

#### Nechama Grunseid

Throughout תמ"ך, there are numerous references to the אינה, the dove. On the surface, one would think that the dove was of little significance, a simple-minded bird, but after much study I have found this to be untrue. To the contrary, the ישראל bears great meaning for שראל and many times our nation is compared to the ישראל. What is the intrinsic essence of the ינבר ישראל?

In שיר השירים, the love story of 'a and the Jewish Nation, the ד, God, describes the eyes of the בני ישראל, בני ישראל, as looking like doves, "הנך "הנך מלבי"ם (שיר השירים א:טו) מלבי"ם מלבי"ם ביאור הגר"א, רש"י ופה רעיתי הנך יפה עיניך יונים" (שיר השירים א:טו) salways faithful to its mate. Similarly, עם ישראל, represented by the רעיה, should be faithful to 'ה.

פרק ב פסוק יד השירים וו יונה in יינה is found in יפרק ב פסוק יד ווארים. יונה in שיר השירים is found in יינותי בחגוי הסלע בסתר המדרגה" (O my dove [trapped] in the clefts of the rock, the concealment of the terrace". יש"ט (based on מדרש רבה explains) explains that this verse represents יש 's flight from Egypt at the time of יש איניאר וואר וואר בארים. The Jews fled Egypt and reached the sea. Soon after, the enemy closed in from behind, preventing all means of escape. The Jews were like a dove that was being chased by a falcon and seeks refuge in the rocks where a snake lays waiting to attack. The dove has nowhere to turn. Both עם ישראל hat dove appear to be in a state of despair, but the continuation of the verse, "הראיני את מראיך, השמיעיני את קולך", "show me your countenance, let me hear your voice", tells us that we can always turn to 'n for help.

סדרש רבה (שיר השירים רבה פרשה א פסקה סד) brings other similarities between the יונה הזאת תמה כך ישראל נאים בהילוכן כשהן. בני ישראל ונה זו פושטת צוארה "מה היונה הזאת תמה כך ישראל נאים בהילוכן כשהן מה יונה זו פושטת צוארה עולין לפעמי רגלים ... מה יונה זו צנועה כך ישראל, שנאמר (תהלים מ"ד) כי עליך הורגנו כל היום". The whiteness of the יונה is a symbol of its purity and the purity that יינה should have. The dove and עם ישראל are both modest. When the יונה is brought as a preprint, it willingly extends its neck to be slaughtered. Similarly, Jews throughout the ages have accepted 'ה's decrees and sacrificed themselves על קידוש ה' על קידוש ה' על קידוש ה' על קידוש ה' עוד שר "מה היונה ה' שורח בהירים בהילום בהיונה בהירים בה

The יונה is also mentioned in many places in the Torah, such as in relation to קרבנות בין הבתרים, תיבת מח We must explore the role of the יונה in these areas.

At the end of the מבול, ח, מבול wanted to check how far the waters had receded (בראשית ח:ח). After first sending an נח, עורב המום changed his mind and sent a אמר נח, אחר שנמשלו ישראל ליונה, ראויה states: "אמר נח, אחר שנמשלו ישראל ליונה, ראויה would be compared to the היא לילך לראות הקלו המים" would be compared to the יונה, he saw fit to send the dove. Later, the מדרש parallels the יינה scoming back to the ark to the return of the Jews from the dove returned to the חיבה because of the flood waters. Similarly, in the future, אמן will come back to ארץ ישראל due to the voke and persecution of the nations that are compared to water.

The יונה is present in the ברית בין הבתרים, however, it is referred to as the אפור, "ואת הצפור לא בתר", "the bird, however, he did not split" (בראשית) vegarding אברהם אבינו was the treaty that הקב"ה made with אברהם אבינו all the exiles in general and שיעבוד מצרים in particular. אברם then split all the animals that 'n commanded him to gather, but he did not cut the bird. Various מפרשים try to explain the reason for this. רש"י (שם, ד"ה ואת maintains that all the animals relate to the different exiles that will be destroyed, while the uncut dove refers to עם ישראל, the nation that will always remain. Rav Shimshon Raphael Hirsch (ויקרא ה:ז) searches deeper into the nature of the bird and its relationship to בני ישראל. He asserts: "The צפור represents a life, without power or weapons which lives and saves itself by its power of soaring upwards..." The bird is by nature defenseless, and its only survival is its ability to fly upwards and transcend the wretchedness of the world. עם ישראל, too, is powerless without the help of 'n, and must rise above the world and all of its baseness.

According to Nechama Leibowitz (104 אנמוד, עמוד, עמוד, the uncut bird symbolizes the unity of בני ישראל. Regardless of how far apart we may live in the אלות, we unite ourselves by banding around the חורה. Accordingly, we continue to be faithful to 'ה and remain one nation. Also, the bird represents the failed efforts of all the other nations in their attempt to annihilate us.

Both the מיונה of the ברית בין הבתרים are representative of בני ישראל. The dove represents our source of strength for overcoming the גלות. It also symbolizes our victory over the nations of the world.

Finally, the קרבן is an important component of the חנות and קרבן and קרבן. When a person transgresses חנורה law, it is a sign of disloyalty to 'ה. Therefore, in order to repent and correct his sin, the person must bring

a מנה which symbolizes fidelity and loyalty to 'ה. Nechama Leibowitz (Studies in Vayikra, pages 102 - 103), quoting Rav Dovid Tzvi Hoffmann, gives an alternate reason why the יונה is included in the sin-offering brought by a יולדת המקדש is prohibited from entering the יולדת המקדש due to her state of impurity. In order to be able to enter the must bring this sacrifice to mark her re-entry, "as a dove returns to its nest" (ישעיהו ס:ח). The dove indicates her longing for God.

The prophet ישניהו also describes עם ישראל as a dove returning to its nest at the time of redemption. (שם) מור אלה כעב תעופנה וכיונים אל ארבותיהם" (שם) אלה כעב תעופנה וכיונים אל ארבותיהם" וואף אלה כעב תעופנה וכיונים אל ארבותיהם" וואף של אלה ביני של ארבותיהם ביני שראל ביני ישראל to return from the Diaspora, the people of Israel will return quickly to ה'ה and ילקוט מעם לועז (שם) ארץ ישראל inotes that we are compared to יונים because they recognize their home even from a far distance, and return quickly to their nests. Also, a dove does not usually stray far from its nest. In the future, when בני ישראל preturn from the Diaspora, even the Jews who live far, far away from בני ישראל they came from nearby because of their constant connection to God. Lastly, just like the dove returns to its nest, so too the souls of ישראל will return to their source.

The יינה always returns to its mate. We must emulate the יינה and soar upwards, remaining faithful to 'ה regardless of the situation that we're in. We must not turn to anyone or anything else but Him.

If we act like the אלות in אלות, then we will merit being like the יונה of the final גאולה. By acting with the same purity and faithfulness of a dove, we will merit the ability to fly quickly to our nest, to ארץ ישראל.

# The Ultimate Relationship

#### Chaya Taub

In שילמה. שירה שירים and the רעיה meet in the המלד and the המלך, the wisest man ever to live, must have had a reason for focusing on these two places in the story of the two lovers. In order to better understand this, we must look into the various ways that the imagery of "טרה" and "שרה" are used in תמ"ך in general and in שיר השירים in particular, and try to understand their meanings.

The תורה always differentiates and separates the שמרה מחדה and the "כי יבער איש שדה או כרם, ושלח את it says: אתר שלח או כרם, ושלח את "כי יבער איש שדה או כרם, ושלח את. The תורה מיטב כרמו ישלם" בעירה ובער בשדה אחר, מיטב שדהו ומיטב כרמו ישלם" and the שדה are wery different. The שדה is a place where all fruits and vegetation are able to grow. It is enclosed by a fence and there may be many animals which live in a field. A כרם is a "field" in which only a specific fruit, grapes, can be grown. Also, a כרם does not support animal life.

"על שדה איש עצל עברתי, ועל כרם אדם חסר לב: והנה עלה שלמה המלך "Crit קמשונים, כסו פניו חרלים, וגדר אבניו נהרסה" (משלי כד:ל), "I passed by the field of a lazy man, and by the vineyard of a man lacking an understanding heart. And behold it was all overgrown with thorn; nettles had covered its surface and its stone wall was broken down." says that the field of a lazy man will have weeds growing in it and there will be no fence to protect the שדה. On the other hand, the fertility of a vineyard depends not only on work, but also on a much greater level of understanding and knowledge. The מדה is clearly on a higher level than the

In טיי, the מיר השירים represents the relationship between the דוד and the איר which is a משל for ה and בני ישראל Grapes are only ready at a very specific and exact time. If you pick them too early, then they are unripe. However, if you collect them a little late, then they are vinegary. Similarly, the רעיה fails to visit her דוד at the right time. She is either too early or too late and always misses him.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>הרלב"ג כותב: "ולזה אמר על שדה איש עצל עברתי שמרוב העצלה לא ישתדל לחרוש ולזרוע והנה עלו בי עשבים רעים וקוצים וגדר אבניו שנבנית סביבו לשמור פריו נהרסה כי עצלותו לא ישתדל לתקנה וכן הענין בכרם אדם חסר השכל שנטעה הש"י לתת פרי הטוב המשמח אלהים ..."
<sup>55</sup>ראה לדוגמה מצודת דוד שיר השירים פרק א פסוקים א ויד

In (ג פרק ב פסוק (פרק ב פסוק sits in the מדר does not offer her what she needs. Therefore, in the next verse she asks to be taken to his winery, representative of the ברם which is symbolic of a deeper relationship.

Later in the  $^{62}$  ברק, the דור tells her that winter and the rain that comes with it are over. It's the beginning of a new season with the arrival of the blossoms ( $^{63}$ בסוק עם עודים), unripe figs, and, specifically, the unripe grapes ( $^{64}$ ט, בסוק של). In essence he is telling her that last year's season passed and she missed out on the opportunity to develop their relationship. Presently, the grapes aren't ripe and the time hasn't yet arrived, but she should be ready for the chance to pursue the relationship once again.

The same idea is expressed in פסוק יש פסוקים. The דוד (פסוק יש that she really is ready for the relationship<sup>65</sup>. She, however, informs the דוד that the vineyards, which symbolize their bond, are still unripe and, therefore, can easily be destroyed by foxes<sup>66</sup>. She uses the foxes as an excuse to push off the relationship<sup>67</sup>.

 $\ln^{68}$ ארק ו פסוק אי, she goes down to the nut garden, and not to the כרם, to see whether the fruits and grapes are ready. She pretends that she is ready and interested in the relationship, but her actions indicate otherwise.

 $\ln^{69}$ ינים ל פסוק יב tells the דוד to go to the פרק ז מסוק יב. In the next verse to she goes to the פרם to see if the fruits are ripe, if the relationship is ready. The דעיה is telling him to first go to the field for the night and then to the vineyard. She's still not ready to go straight to the vineyard. She is clearly not ready for the relationship with the דוד.

ישעיה writes that on the day that 'ה will bring punishment to our enemies<sup>71</sup>, a song will be sung regarding how בני ישראל are like a

תוק לחכי". פעצי היער כן דודי בין הבנים בצלו חמדתי וישבתי ופריו מתוק לחכי". בעצי היער כן דודי בין הבנים בצלו

הביאני אל בית היין ודגלו עלי אהבה".

<sup>.&</sup>quot;כי הנה הסתיו עבר הגשם חלף הלך לו". מסוק יא: "כי הנה הסתיו עבר הגשם "כי הנה הסתיו

<sup>&</sup>quot;... הנצנים נראו בארץ"<sup>63</sup>

<sup>&</sup>quot;... התאנה חנטה פגיה והגפנים סמדר נתנו ריח"...

<sup>...</sup> והגפנים סמדר נתנו ריח קומי לך רעיתי יפתי ולכי לך". ראה מצודת דוד שם.

<sup>.&</sup>quot;אחזו לנו שועלים שועלים קטנים מחבלים כרמים וכרמינו סמדר."

מצודת דוד שם

אל גנת אגוז ירדתי לראות באבי הנחל לראות הפרחה הגפן הנצו הרמנים".

<sup>&</sup>quot;... לכה דודי נצא השדה"

נשכימה לכרמים נראה אם פרחה הגפן פתח הסמדר הנצו הרמונים שם אתן את דדי לך"...

פרק כז פסוק א

vineyard of fine wine<sup>72</sup>. ' $\pi$  is going to guard, water us<sup>73</sup> and personally take care of us.

A chapter later<sup>74</sup>, the נביא mentions that the נביא and the נביא שקר and the נביא erred due to intoxication from wine. The כרם gives us the ability to establish a close bond with 'ה. However, if the fruits of the vineyard aren't used properly, they can ruin our connection with הקב"ה.

Similarly, in <sup>75</sup> שירים it says: אל תראוני שאני שחרחרת ששזפתני השמש, "אל תראוני שאני שחרחרת ששזפתני השמש, "Do not gaze upon me because I am black, because the sun has scorched me; my mother's children were angry with me; they made me the keeper of the vineyards, but my own vineyard I have not kept". יש"ר presents a metaphorical explanation of the בסוק בסוק. The רעיה became the keeper of the vineyards of idols and didn't keep the vineyard of 'ה, thus becoming black and dirty.

ירמיהו הירי אראל "עוד תטעי כרמים בהרי שמרון, נטעו נטעים וחללו" הציוד מעיוד תטעי כרמים בהרי שמרון, נטעו נטעים וחללו". ארץ ישראל יחזקאל יירמים ונטעו כרמים ונטעו כרמים ונטעו כרמים ונטעו בתים ונטעו כרמים בכל השאטים אתם מסביבותם" השבו עליה לבטח ובנו בתים ונטעו כרמים בעשותי שפטים בכל השאטים אתם מסביבותם". The רושבו לבטח בעשותי שפטים בכל השאטים אתם מסביבותם מסביבותם and our becoming grounded there. Once we plant our vineyards, we strengthen our relationship with 'ה, as the end of the verse in "מידעו כי אני ה' אלהיהם" מערכ".

The (אטרם ימכור אדם כל מה שיש לו וישא בת states: מרא (פסחים דף מטרא). A nd nd ntar חכם, וישיא בתו לתלמיד חכם. משל לענבי הגפן בענבי הגפן, דבר נאה ומתקבל". A good marriage is compared to two clusters of grapes. If the relationship is strong, then a beautiful sweet wine can be extracted from the grapes. However, if the relationship isn't nurtured properly, then the grapes will turn to vinegar we need to actively strengthen our relationship with 'a and to become as close to 'a as we can. We should constantly be thinking about our חבר, our relationship with God, and striving to take care of it the best we can. This is the lesson that the רעיה and her כרם teach us. She did not take advantage of every moment with the middle wire mercial (פרק ה פסוק ב), when he was knocking at her door in the middle

 $<sup>^{72}</sup>$  In ביום ההוא כרם ממד עני לה", it says: "עני לה" פרם מחמד "On that day [this song will be sung]: Sing to the vineyard of wine!"

<sup>.&</sup>quot;שם פסוק ג: "אני ה' נצרה לרגעים אשקנה פן יפקד עליה לילה ויום אצרנה".

פרק כח פסוק ז

פרק א פסוק ו<sup>75</sup>

פרק לא פסוק ד $^{76}$ 

<sup>77</sup> רק כח פסוק כו

תלמוד בבלי מסכת פסחים (דף מט/א – ב): "ולא ישא בת עם הארץ. משל לענבי הגפן בענבי הסנה, דבר כעור ואינו מתקבל". הסנה, דבר כעור ואינו מתקבל".

of the night, she kept finding excuses why she could not open the door. When she finally decided to get up and act, she was too late. Even when he clearly told her that he was in the wast a closer connection with Him. And once we show interest, 'n will respond.

## עליה

#### **Nechama Grunseid**

In the final verse in כורש מלך פרס declared to the people in his empire "מי בכם מכל עמו ה' אלקיו עמו ויעל", "Whoever there is among you of all His people, may 'ה his God be with him, and let him go up" (דברי הימים ב פרק לו פסוק כג). Why would a declaration made by a gentile king merit to be the last words recorded in תנ"ך? It must be that this announcement is one of special significance and importance. What message is found in his proclamation? כורש gave the Jews a chance to go back to Israel and rebuild the כורש בית המקדש allowed the Jews to choose whether they would go up to Israel or stay in exile. Unfortunately, most people chose to stay in כורש. בבל communication was not only for the people of his generation. מנ"ך's message is for eternity<sup>80</sup> and, therefore, כורש's charge is to every Jew of all generations. He says "ויעל", "go up", rise, take a step and move! כורש told the Jews of his generation to take initiative and begin the journey to ירושלים. Similarly, כורש is telling us to be resourceful and rise in רוחניות, spirituality<sup>81</sup>. At any given point in a person's life, if he is not ascending, then he must be regressing. In יהדות, stagnation is regression<sup>82</sup>. תנ"ך ends with a mission for each of us to take that step of עליה with resourcefulness, persistence, and שסירות נפש

Ironically, "יועל" is not accomplished by our exclusive concern for ourselves. We must reach out to and focus on others as part of our own

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> According to "מידרן של כתובים רות וספר תהלים ואיוב ומשלי קהלת, (בבא בתרא יד'א) חז"ל הימים" "ספר Therefore, although שיר השירים וקינות דניאל ומגילת אסתר עזרא ודברי הימים is not the last ספר in a chronological sense, it is placed last. In מוסד הרב קוק 's edition of מוסד ברויאר, תנ"ך presents a different order of רב מרדכי ברויאר, תנ"ך הויאר, תנ"ך אוויים ברויאר הענ"ך הויאר אוויים ברויאר הענ"ך הויאר הענ"ך אוויים ברויאר הענ"ך הויאר הענ"ך הויאר הענ"ך הויאר הענ"ך אוויים ברויאר הענ"ך הויאר הענ"ך הענ"ך הויאר הענ"ך הענ"ל הענ"ך הענ"ל הענ"ר הענ"ר הענ"ל הענ"ר הענ"ר

<sup>.</sup>ראה ערוך השולחן אורח חיים סימן רפ"ד סעיף י"א $^{80}$ 

 $<sup>^{81}</sup>$  It is worth noting that דברי statement actually appears twice in תו", once in דברי and once in , עורא פרק א פסוקים ב- גיורא מורט declared וויעל לירושלם אשר לירושלם אשר בירושלם. These words clearly clate ביהודה ויבן את בית יהוה אלהי ישראל הוא האלהים אשר בירושלם. These words clearly relate to the building of the Temple. However, in כורש דברי הימים, The message here not only refers to the building of the Temple, but to the spirituality of the person.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>וכן רש"י (דברים פרק יא פסוק יג ד"ה והיה אם שמוע תשמעו) כותב: "... וכן אם שכח תשכח, אם  $^{82}$  התחלת לשכוח, סופך שתשכח כולה, שכן כתיב במגלה (ר"ל במגלת סתרים אבל אינו פסוק בכל תנ"ך) אם תעזבני יום, יומים אעזבך".

spiritual growth.<sup>83</sup> There are many ways that each of us can take initiative and affect many people in our own small ways, which really are not so small. In (פרק ב משנה (פרק ב משנה says: "במקום שאין אנשים, השתדל. We cannot leave קירוב for others. We each must take this responsibility upon ourselves even in the face of adversity and even if it means swimming against the current<sup>84</sup>. We are charged and challenged to step up to the plate and take the lead.

Let us gather strength and inspiration and climb spiritually as we are charged by the word "ויעל". And, of course, may we also merit the מונעל" that כורש was really declaring, an ירושלים, may it happen speedily in our days, אמן!

<sup>83</sup>ראה ספר המצוות להרמב"ם, מצוות עשה, המצוה השלישית. ח"ל: "היא שצונו לאהבו יתעלה ... וכבר אמרו שמצוה זו כוללת גם כן שנדרש ונקרא האנשים כלם לעבודתו ית' ולהאמין בו וזה כשתאהב אדם תשים לבך עליו ותשבחהו ותבקש האנשים לאהב אותו וזה על צד המשל כן כשתאהב האל באמת כמה שהגיעה לך מהשגת אמיתתו הנה אתה בלי ספק תדרש ותקרא הכופרים והסכלים לידיעת האמת אשר ידעת אותה ולשון ספרי ואהבת את ה' אהבהו על הבריות כאברהם אביך שנאמר ואת הנפש אשר עשו בחרן ר"ל כמו שאברהם בעבור שהיה אוהב השם כמו שהעיד הכתוב אברהם אוהבי שהיה גם כן לגודל השגתו דרש האנשים אל האמונה מחוזק אהבתו כן אתה אהוב אותו עד שתדרש האנשים אליו".

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Irving M. Bunim, *Ethics from Sinai*, New York, 1966, Volume 1, pp. 155 - 156

# מחשבה ומעשה

## The Environment

#### **Shlomit Cohen**

I will never forget my first Friday in seminary. As I walked the hour trek from M.M.Y. to the כוחל, I was amazed by the beauty of the land. I felt such pride in living in a country that is not only historically holy, but a land that we built up with our very own hands.

And then, I noticed the garbage. It's hard to miss the old bottles, rags, newspapers and food that line the streets and alleyways of ירושלים. What bothered me most was not the way it looked or even how it smelled, but the clear indication that we have not recognized the importance of the environment. Our connection to the land is demonstrated in our holidays, our מצוות, and our purpose in this world. Furthermore, there are prohibitions regarding בל תשחית, needless destruction. All of this is compounded by the fact that we live in עבודת where the land and its קדושה play an even greater role in our עבודת, and must therefore be treated with an extra measure of sensitivity.

#### A. The importance of agriculture and the environment

The first step in environmental awareness is recognizing the emphasis the הורה places on agriculture. Each one of the שלש הגלים is directly connected to the land. When the חורה discusses חובה, it states "אחג הסוכות, "The holiday of Succot will be for you seven days when you gather in from your threshing floor and from your wine cellar." סוכות is clearly based on the harvesting of the crops.

We see this same connection with שבועות, "אם שבעת תספר לך, מהחל, מהחל, חרמש קמה תחל לספר שבעה שבועות", "You shall count seven weeks for yourselves from when the sickle is first put to the standing crop shall you begin counting seven weeks." As חכות is tied to harvesting, so is שבועות connected to gathering. In fact, the חורה actually calls שבועות שמות) שמות) שמות) שבועות the "festival of the ingathering" (בגיטו שמות) אורה. "אורה אורה שבועות הוא שבועות שבועות "לפגיטו" אורה. "אורה שבועות שבועות "לפגיטו" אורה "לפגיט

דברים פרק טז פסוק יג $^{85}$ שם פסוק ט $^{86}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>" האסיף באחת השנה באספך את מעשיך מן מדה וחג האסיף באחת השנה באספך את מעשיך מן השדה".

In a similar fashion, the חורה bases the holiday of פסח on the spring. Here the חורה writes "א, "שמור את חדש האביב ועשית פסח לה' אלהיך", "Observe the month of springtime and make a Pesach offering for God." The גמרא (שנהדרין דף יא/ב") explains that one of three reasons that the סנהדרין דף יא/ב" adds a leap year to the calendar is to insure that של will fall out in the spring! The implications of this are enormous; the calendar was established in a way that the holidays would revolve around the appropriate seasons.

A further connection to the land and its produce can be seen through the מצוות and מעשרות. These מצוות are completely based on agriculture. It is clear how closely tied we Jews are to the environment.

#### B. Whose world is it?

The next factor we must consider when addressing the environment is of ownership. Who does the world belong to? "לה' הארץ", the belief that the entire world belongs to ה' is a fundamental principle in Judaism.  $^{91}$ 

This idea is also found by the giving of a donation for the building of the משכן. The משכן. The משכן. The בית הלוי asys בית הלוי ", "take", and not "ויתנו", "give", because בני ישראל were not giving a present to God, rather, they were simply returning that which already belonged to Him.

פרט"י $^{93}$  explains that even our own bodies belong to 'ה and we are, therefore, forbidden from taking our own lives. It follows that the environment, too, belongs to 'ה and we must treat it with respect.

א פסוק טז פרים אדברים  $^{88}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>תנו רבנן: על שלשה דברים מעברין את השנה על האביב ועל פירות האילן ועל התקופה על שנים מהן מעברין ועל אחד מהן אין מעברין ובזמן שאביב אחד מהן הכל שמחין.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>תהלים פרק כד פסוק א

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>רש"י (בראשית פרק א פסוק א) כותב: "אמר רבי יצחק לא היה צריך להתחיל את התורה אלא מהחודש הזה לכם שהיא מצוה ראשונה שנצטוו בה ישראל ומה טעם פתח בבראשית משום (תהלים קי"א) כח מעשיו הגיד לעמו לתת להם נחלת גוים שאם יאמרו אומות העולם לישראל ליסטים אתם שכבשתם ארצות שבעה גוים הם אומרים להם כל הארץ של הקב"ה היא הוא בראה ונתנה לאשר ישר בעיניו ברצונו נתנה להם וברצונו נטלה מהם ונתנה לנו".

שמות פרק כה פסוק ב $^{92}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>רש"י (בראשית פרק ט פסוק ה) כותב: "ואך את דמכם - אף ע"פ שהתרתי לכם נטילת נשמה בבהמה את דמכם אדרוש מהשופך דם עצמו". וראה אבות (פרק ד משנה כב): "ואל יבטיחך יצרך שהשאול בית מנוס לך, שעל כרחך אתה נוצר, (ועל כרחך אתה נולד), ועל כרחך אתה חי, ועל כרחך אתה מת. ועל כרחך אתה מת. ועל כרחך אתה מת. ועל כרחך אתה מת. ועל כרחך אתה עתיד לתן דין וחשבון לפני מלך מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא".

#### בל תשחית .

This איטור also has an important condition. רמב"ם explains that the prohibition of בל תשחית only applies when it is purely destructive. However, if there is a constructive purpose in cutting down the trees, then the איסור doesn't apply! Furthermore, the איסור indicates that it is in fact a command to utilize and work the environment. "ויאמר להם "ויאמר להם "God said to them 'Be fruitful and multiple, fill the earth and subdue it; and rule over the fish of the sea, the bird of the sky, and every loving thin that moves on earth'". The key word here is "ויכבשוה", "subdue the land". We have a direct instruction from 'n to use our resources, to utilize the environment, to rule the earth.

This principle is illustrated by the מצוה of ברית מילה. When 'ה introduces אברם to ברית אברם, He says $^{101}$ , "אני אל שדי התהלך לפני והיה תמים".

רמב"ם (שם הלכה י): "ולא האילנות בלבד אלא כל המשבר כלים וקורע בגדים והורס בנין וסותם  $^{94}$  מעין ומאבד מאכלות דרך השחתה עובר בלא תשחית ואינו לוקה אלא מכת מרדות מדבריהם".

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>ספר החינוך (מצוה תקכט): "שלא להשחית אילני מאכל במצור וכן כל השחתה בכלל הלאו".
<sup>66</sup>רמב"ם (הלכות מלכים פרק ו הלכה ח): "אין קוצצין אילני מאכל שחוץ למדינה ואין מונעין מהם אמת המים כדי שייבשו שנאמר לא תשחית את עצה וכל הקוצץ לוקה ולא במצור בלבד אלא בכל מקום כל הקוצץ אילן מאכל דרך השחתה לוקה אבל קוצצין אותו אם היה מזיק אילנות אחרים או מפני שמזיק בשדה אחרים או מפני שדמיו יקרים לא אסרה תורה אלא דרך השחתה".

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>ספר החינוך (שם): "ונוהג איסור זה בכל מקום ובכל זמן, בזכרים ונקבות".

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>ספר החינוך (שם): "שנמנענו מלכרות האילנות כשנצור על עיר כדי להצר לאנשי העיר ולהכאיב לבותם, ועל זה נאמר [דברים כ', י"ט], לא תשחית את עצה וגו' ואותו לא תכרות. וכמו כן נכנס תחת זה הלאו שלא לעשות שום הפסד, כגון לשרוף או לקרוע בגד או לשבר כלי לבטלה".

<sup>9</sup>º רמב"ם (הלכות מלכים פרק ו הלכה ח): "... אבל קוצצין אותו אם היה מזיק אילנות אחרים או מפני שמזיק בשדה אחרים או מפני שדמיו יקרים לא אסרה תורה אלא דרך השחתה".

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>בראשית פרק א פסוק כח

א פסוק יז פסוק א $^{101}$ בראשית

We can only become תמים, become perfect by being involved in perfection, by taking an active role to *complete* that which 'n has given us.

#### D. Are we to preserve the land or use it?

"ויקח ה' אלהים את האדם וינחהו בגן עדן *לעבדה ולשמר ה"*". What is our role? Are we supposed to safeguard the land at all costs, or are we to use it even though it could lead to exploitation and extinction? Can we destroy rainforests for their wood? Can we drain lakes to make way for housing developments? Can we drill oil from wildlife reserves? What constitutes a constructive purpose? Where do we draw the line?

A partial answer may lie in the purpose of שילוח השלוח הפרק (מברק כב חלים, the prohibition of taking the eggs without first sending away the mother bird is stated, "שלח תשלח את הבנים תקח לך". "שלח תשלח את השלח את הבנים תקח לד". explains that killing a bird and its children together is tantamount to killing an entire species and is therefore forbidden. This prohibition remains even when it is for your own benefit. Although we are commanded to work the land, the level of destruction may limit the מצוח the long term consequences of the destruction. Destroying an entire rainforest, even if it may benefit you greatly, is prohibited. Each case may depend on the need of the construction and the effect of the destruction.

The  $^{104}$ הבה מדרש רבה addresses this same question. אדם הראשון נטלו והחזירו על כל אילני גן עדן ואמר לו ראה מעשי כמה נאים ומשובחין הן אדם הראשון נטלו והחזירו על כל אילני גן עדן ואמר לו ראה מעשי כמה נאים ומשובחין וכל מה שבראתי בשבילך בראתי תן דעתך שלא תקלקל ותחריב את עולמי שאם קלקלת אין מיתקן אחריך". "When God created Adam, he took him to see all of the trees in Gan Eden and told him 'Look at My creations, see how beautiful and excellent they are. All that I have created, I have created for you. Pay attention that you don't spoil and destroy My world for if you do there will be no one to fix it afterwards." This מדרש is one of the most telling sources in how to approach the environment from a חורה perspective. 'ה tells אדם that it is " $\underline{My}$  world", raising the concept of His ultimate

טו פרק ב פסוק טו $^{102}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>רמב"ן (דברים פרק כב פסוק ו): "כי יקרא קן צפור לפניך גם זו מצוה מבוארת מן אותו ואת בנו לא תשחטו ביום אחד (ויקרא כב כח) כי הטעם בשניהם לבלתי היות לנו לב אכזרי ולא נרחם, או שלא יתיר הכתוב לעשות השחתה לעקור המין אע"פ שהתיר השחיטה במין ההוא, והנה ההורג האם והבנים ביום אחד או לוקח אותם בהיות להם דרור לעוף כאלו יכרית המין ההוא". <sup>104</sup> קהלת פרשה ז פסקה יט

ownership. However, 'ה also makes it clear that "All that I have created, I have created for you", that the world is here to be utilized. God warns to be careful because he will have to deal with the consequences of his actions, indicating that although 'ה does want אדם and us to partake from the world He gave us, there is a limit. We are not allowed to cause complete destruction for no one will be able to fix it. When we kill out species, or destroy entire wetlands, when the damage cannot be reversed, then we have gone too far.

As with everything in Judaism, we must find the fine line between two extremes. We have an immense responsibility to develop and make use of our gifts from 'n, but we have an equal responsibility to recognize that if we go too far, if we don't take care of this gift, we will lose it.

In this day and age where problems like global warming, lack of natural resources, pollution, a thinning ozone layer, and threat of extinction to plant and animal life alike are prevalent, we have to be extremely careful in weighing the benefits versus the consequences of each environmental decision. There is no easy answer. But the important thing, regardless of what the final decision will be, is to appreciate the importance of the environment and do everything we can in order to treat it with respect. If there is a circumstance in which "constructive destruction" is necessary, we must do everything to minimize the destruction. And more than that, the positive and relatively simple things like recycling and conservation must be incorporated into our everyday lives as a fundamental principle. It is an issue that applies to each one of us as residents of "שרא", members of this world, and most importantly as Jews.

## **Nature or Nurture?**

### Sipporah Natani

One of the classic psychological debates is "nature vs. nurture;" the quest to discover which factor plays a greater role in a person's development and being. In determining a person's personality, does nature, the innate character untainted by surroundings, overshadow nurture, the environment and upbringing? Or perhaps the reverse is true. There is a great deal of data from psychological studies to support each side. What is the arms's perspective on the matter?

Those who believe that a person's natural personality is completely unaffected by his or her environment would say that if a person who grew up in one type of environment had instead grown up somewhere else, his characteristics and personality would remain the same. According to this opinion, a person's personality traits are determined at birth. We see this idea expressed in the חורה regarding אברהם אבינו (פרק כד פסוק ב). As the verse in (פרק כד פסוק ב) יהושע (פרק כד פסוק ב), ישראל בעבר הנהר ישבו אבותיכם מעולם תרח אבי אברהם ואבי נחור ויעבדו אלהים אחרים" אברהם (שור שב), ישראל בעבר הנהר ישבו אבותיכם מעולם תרח אבי אברהם ואבי נחור ויעבדו אלהים אחרים was able to find יa and was not influenced by the idol worshipping around him. Had it been his nurture that determined his personality, שברהם probably would have followed in his father's polytheistic footsteps.

The concept is once again articulated at the births of יעקב and יעקב. When רבקה was pregnant with her sons, the חורה says: "ויתרצצו הבנים "דיתרצצו "ברבה" (ד"י (ד"ה ויתרצצו)." (בראשית כה:כב) "The children clashed inside her" (בראשית כה:כב). (בראשית כהישיבה from this that whenever השם would pass by the ישיבה of ישיבה would struggle to come out, and when she would pass a place of well attempt to come out. The twins each had opposite natures even though they had not yet been born, and were to be raised in the same household and surrounding. The מהר"ל explains

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>גור אריה (בראשית פרק כה פסוק כב ) כותב: "מריבים בנחלת שני עולמות. יש מקשים למה היו עתה מריבים בתוך הבטן בשני עולמות ... ועוד עולם הבא - אשר יחפוץ ויבחר בו השם הוא הקדוש ויקרב אותו לו (עפ"י במדבר טו, ה), ויש לך לדעת כי יעקב ועשו אינם משותפים יחד בעולם, לפי שהם מציאות מצד עצמם מתנגדים יחד, ולכך טו, ה), ויש לך לדעת כי יעקב ועשו אינם משותפים יחד בעולה משותף לשני דברים שהם מתנגדים זה לזה, ולפיכך אף שעדיין היו בבטן אמם היו זה לזה, כי מאחר שבעצם מציאות הם מתנגדים - אין להם שתוף ביחד, כמו אש ומים, שאף על גב שאין דעת ורצון בהם הם מתנגדים בצד עצמם, ואין עמידה להם, כך יעקב ועשו. אם כי מצד הטבע היו אפשר להיות יחד אין עיקר האדם הטבע, ולפיכך אף בבטן אמם היו מתרוצצים ומתנגדים זה לזה. ולא שהתנגדות הוא להם מציאות בעולם הזה ויצאו לאויר שהתנגדות האו שיהיה נמצא התנגדות הזה. אבל מצד שם מציאות מה הם מתנגדים".

that even in the womb the twins were guided by their temperaments. There was no bad intention on עשי's part; he was merely being directed by his nature.

The (שבת דף קנו/א) discusses how personality is affected by the day and hour of birth. רבי יהושע בן לוי discusses the effect that the different days of the week have on a person. For example: "if a person is born on a Monday, he will be a bad tempered person. Why is this so? Because the waters were divided on Monday." בבי חנינא. Tay says that the hour at which a person is born is what affects his personality. If a person is born at an hour when the sun is dominant, he will be a bright man; he will eat and drink of his own and his secrets will be known to all of the is a thief he will not be successful..." This אמרא shows that a person's personality can be determined by nature and not by one's upbringing.

108 רב אליהו דסלר sums up nature's role in a person's character: "There are psychologists who think that a person is born without any natural inclinations at all, that a child is completely influenced by his surroundings. But that is incorrect. Even a fetus can have an instinct for evil, though he lacks all thought and consciousness. The particular traits of each person are born within him."

On the other hand, there is also the opinion that nurture eclipses nature. The 109 (הלכות דעות פרק ו הלכות דעות ברק ו הלכות tlaims that people tend to be influenced by the beliefs and actions of the people around them. Therefore, the בדיקים advises people to attach themselves to the צדיקים in order to learn from them. He brings evidence from a verse in תכמים יחכם, ורעה כסילים ירוע": משלי (יג:כ) "הולך את חכמים יחכם, ורעה כסילים ירוע": "משלי (יג:כ) "He that walks with wise men shall be wise, but a companion of fools shall suffer harm".

רש"י מסביר: "כך הוא יבדל מכל אדם".

explains how these issues are affected by the sun.י"רט"י

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>הרמב"ם כותב: "דרך ברייתו של אדם להיות נמשך בדעותיו ובמעשיו אחר ריעיו וחביריו ונוהג כמנהג אנשי מדינתו לפיכך צריך אדם להתחבר לצדיקים ולישב אצל החכמים תמיד כדי שילמוד ממעשיהם ויתרחק מן הרשעים ההולכים בחשך כדי שלא ילמוד ממעשיהם הוא ששלמה אומר הולך את חכמים יחכם ורועה כסילים ירוע ואומר אשרי האיש וגו' וכן אם היה במדינה שמנהגותיה רעים ואין אנשיה הולכים בדרך ישרה ילך למקום שאנשיה צדיקים ונוהגים בדרך טובים ואם היו כל המדינות שהוא יודעם ושומע שמועתן נוהגים בדרך לא טובה כמו זמנינו או שאינו יכול ללכת למדינה שמנהגותיה טובים מפני הגייסות או מפני החולי ישב לבדו יחידי כענין שנאמר ישב בדד וידום ואם היו רעים וחטאים שאין מניחים אותו לישב במדינה אלא אם כן נתערב עמהן ונוהג במנהגם הרע יצא למערות ולחוחים ולמדברות ואל ינהיג עצמו בדרך חטאים כענין שנאמר מי יתנני במברב מלון אורחים".

The רמב"ם even believes that placing oneself in an environment with is a  $^{110}$  מצות עשה All this proves that the environment affects who one is.

There are rabbinic sources that indicate that nature is dominant, as well as sources that point out that nurture is the prevailing factor. It appears that it is not one side of the spectrum that determines a person's personality, but rather both sides working hand in hand. Judaism's outlook reflects the middle road. As "וו עול שליהו דסלר" The particular traits of each person are born within him. Of course, the surroundings do have influence; however one's main traits are not learned, but inherent."

Each person has their own specific nature. What is most important is to realize a person's nature and nurture them in a specific way in order for them to reach their full potential. The (אַרא בא מציעא (דף פּר/א), who at the time was a bandit, jumping into the רבי יוחען ירדן told him: "Your strength should be used for Torah." ריש לקיש agreed to return to חורה and change his ways<sup>112</sup>, if איי would give him his sister, an extremely beautiful woman, in marriage. ריש לקיש indeed became a tremendous חורה scholar. איי לקיש had so much potential, but, before ריש לקיש חורה ומצוות, used his energies in the wrong direction. When רבי יוחען tolder, עורה ומצוות אור אויש לקיש succeeded.

The aforementioned (שבת דף קנו/א) illustrated that nature is a determining factor. The גמרא adds that if a person is born under the constellation of Mars, he will be bloodthirsty. He can choose to become a robber, a butcher, or a מוהל. A person has a specific nature, but what he does with that nature is very much determined by his environment.

In (כב:ו) משלי it says: "חנוך לנער על פי דרכו, גם כי יזקין לא יסור ממנה", "Train each child according to his own way, and even when he is old he will not depart from it." רב אליהו מוילנא, explains $^{113}$ : "It is impossible for a person to change his nature; however he can use his inborn traits to

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> הרמב"ם (שם הלכה ב) כותב: מצות עשה להדבק בחכמים ותלמידיהם כדי ללמוד ממעשיהם כענין שנאמר ובו תדבק וכי אפשר לאדם להדבק בשכינה אלא כך אמרו חכמים בפירוש מצוה זו הדבק בחכמים ותלמידיהם לפיכך צריך אדם להשתדל שישא בת תלמיד חכם וישיא בתו לתלמיד חכם ולאכול ולשתות עם תלמידי חכמים ולעשות פרקמטיא לתלמיד חכם ולהתחבר להן בכל מיני חבור שנאמר ולדבקה בו וכן צוו חכמים ואמרו והוי מתאבק בעפר רגליהם ושותה בצמא את

מכתב מאליהו חלק ג עמודים 360 – 361, חנוך בנים  $^{111}$ 

תוספות שם ד"ה אי הדרת בך  $^{112}$ 

שם אלי על משלי הגר"א על משלי שם  $^{113}$ 

become good, evil or ordinary...if you teach a child how to serve God using his own particular strengths, then even when he gets old, he will not leave it. However, if you try to force upon him a foreign mode of behavior, he may listen to you when he is young, out of fear, but when he grows up and becomes independent, he will throw away and rebel against the mode of life that was thrust upon him."

There is no denying that a person is born with a specific nature, but at the same time, the nurture that a person gets can steer his natural abilities in a positive direction. Yet, there is also a great danger in nurturing a person incorrectly.

It is this theory that brings about the practical conclusion on how to educate children. Rav Shimshon Raphael Hirsch (בראשית כה:כז) comments on the difference between יעשו and יעקב:

The striking contrast in the grandchildren of Abraham may not have been due to a difference in their temperaments, but to mistakes that were made in their upbringing. As long as they were little, no attention was paid to the latent difference in their natures, both had exactly the same teaching and educational treatment, and the great law of education "educate each child according to his own way," was forgotten – that each child must be treated differently, with an eye to the slumbering tendencies of his nature... The attributes of strength and courage are no less important before God than the ability to think lofty thoughts and have fine feelings. Every person, in the most varied ways of his calling, is to achieve the one great common task of life.

Each child must be brought up in the path of life to which his tendencies lead; each person must approach the one great goal differently. To try to bring up a Jacob and an Esau in the same college, make them have the same habits and hobbies, and to teach and educate them in the same way for some studious, sedate, meditative life is the surest way to court disaster. A Jacob will, with ever increasing zeal, imbibe knowledge from the well of wisdom and truth, whereas an Esau can hardly wait for the time when he can throw away the old books, and with it, a whole purpose of life, for he has only learnt to know life from one angle, and in a manner for which he can find no relation to his soul.

Had Isaac and Rebecca studied Esau's nature and character early enough, and asked themselves how can even an Esau – with all that strength and energy, agility and

courage that lies slumbering in this child – be won over to be used in the service of G-d, then Jacob and Esau, with their totally different natures could still have remained twin brothers in spirit and life. Esau's "sword" and Jacob's "spirit" could have worked hand in hand, and how different all of history might have turned out. But, as it was, only when the boys had grown into men, one was surprised to see that, out of the very same womb, having exactly the same care, training and schooling, two such contrasting people emerge.

Rav Hirsch highlights the most effective way to educate children. When a child is young, his natural tendencies must be observed. Just as there are different ways to do 'עבודת ה', so too there are different ways to connect to each person. There is no educational system that works for all.

This idea of nurturing based on nature should not only be applied to children, but to people and the choices they make as well. It would be beneficial if people would ask themselves whether they placed themselves in the correct situation in order to help them reach their potential. Nature and nurture are both important, but above all, the most important is the combination of the two, which lets each person in their own way contribute their fullest to this world.

## **Are Luxuries Good for Us?**

#### **Esther Goldstein**

One often hears stories of great צדיקים who, because of their high spiritual level, do not feel the need to indulge in luxurious items and therefore live a modest, simple lifestyle. In his book, and from Jerusalem His Word, Rabbi Hanoch Teller recounts a story about Rabbi Shlomo Zalman Auerbach זצ"ל who exemplified this trait. His family wanted to buy him a chair that was appropriate for such a great Rav, but Rabbi Shlomo Zalman felt that this "fancy" chair was unnecessary, and therefore only used it on מסח when we are commanded to behave like kings. Rabbi Teller also notes that when Rabbi Shlomo Zalman passed away, the Israeli media was astounded by the simplicity of his house and furnishings. The חפץ חיים was also known for his modest way of life. His house had a dirt floor and its few furnishings were old. Yet one rarely hears stories that say, "This צדיק was so rich. He had four large mansions all over the world, a high class yacht, two personal jets and enough servants to take care of his every need or desire." This is not to say that the bank accounts of צדיקים don't come in all shapes and sizes, but there must be something about living a lifestyle which is devoid of certain luxuries that many צדיקים found helpful in maintaining, and advancing, their 'עבודת ה'. What was it exactly that they saw in such a lifestyle? Is this a level that we must all strive for? Can one be a true צדיק without giving up (entirely) his life of extravagance?

This topic revolves around one's understanding of the מיר 115. The is forbidden to eat or drink anything made from grapes. He is prohibited from getting a haircut and may not have contact with a dead body. The חורה calls him קדוש when he other hand, it requires him to bring a קרבן חטאת when he finishes his term as a קדוש 117. How can he be considered קדוש and a sinner at the very same time?

מדבר פרק ו פסוקים א - כז במדבר  $^{115}$ 

שם פסוק ה<sup>116</sup>

יד פסוק יד<sup>117</sup>

Nechama Leibowitz (Studies in *Bamidbar*, pages 51-59), brings many sources in support of both opinions. In (מסכת תענית (דף יא/א), there is an argument between בי אלעור and בי אלעור whether the מיי is in fact a holy person or a sinner. In fact, from the laws of מיי we learn that anyone who merely denies himself the pleasure of having wine is called a sinner. It follows then that one who abstains from other pleasures in life is definitely called a sinner.

רבי אלעזר disagrees. If someone who merely abstains from wine is called holy, then certainly one who withdraws from other pleasures in life is called holy. The גמרא explains that according to חורה, the חורה only calls the מויר a sinner because he came into contact with a dead body (אי - יא) "118". This מחלוקת revolves around a contradiction in the text, but has ramifications for our original question, whether it is only possible to attain true holiness in a state of asceticism, as well.

"נשמואל sides with רמב"ם (הקדמה למסכת אבות, שמונה פרקים, פרק די sides with רמב"ם. "רמב"ם ונזיר warns us against the actions of the רמב"ם . נוזיר compares those who abstain from the pleasures of the world to the non-Jewish priests who do so $^{120}$ . The רמב"ם also rules that such behavior is prohibited and that one should only restrict himself from things which are prohibited by the תורה He should live a life of moderation, a life neither of pure destitution, and lacking, nor of excessive extravagance  $^{122}$ .

<sup>118</sup> The זיר must bring two different קרבנות חטאת. One is brought if he is defiled by contact with a dead body and the other is brought at the completion of the נוזירות. How does רבי אלעזר How does מירות. How does מירות "? Clearly the nuances in the text provide support for both opinions, and also challenges for each. Notwithstanding these questions, it is clear where שמואל and בי אלעזר acach place their emphasis.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>וכן במשנה תורה (הלכות דעות פרק ג הלכה א), הרמב"ם כותב: "המהלך בדרך זו נקרא חוטא שהרי הוא אומר בנזיר וכפר עליו מאשר חטא על הנפש אמרו חכמים ומה אם נזיר שלא פירש אלא מן היין צריך כפרה המונע עצמו מכל דבר ודבר על אחת כמה וכמה".

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>רמב"ם (הלכות דעות פרק ג הלכה א) כותב: "שמא יאמר אדם הואיל והקנאה והתאוה והכבוד וכיוצא בהם דרך רעה הן ומוציאין את האדם מן העולם אפרוש מהן ביותר ואתרחק לצד האחרון עד שלא יאכל בשר ולא ישתה יין ולא ישא אשה ולא ישב בדירה נאה ולא ילבש מלבוש נאה אלא השק והצמר הקשה וכיוצא בהן כגון כהני העובדי כוכבים גם זה דרך רעה היא ואסור לילך בה".

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>רמב"ם (שם) כותב: "המהלך בדרך זו נקרא חוטא ... לפיכך צוו חכמים שלא ימנע אדם עצמו אלא מדברים שמנעתו התורה בלבד ולא יהא אוסר עצמו בנדרים ובשבועות על דברים המותרים כך אמרו חכמים לא דייך מה שאסרה תורה אלא שאתה אוסר עליך דברים אחרים ובכלל הזה אלו שמתענין תמיד אינן בדרך טובה ואסרו חכמים שיהא אדם מסגף עצמו בתענית ועל כל הדברים האלו וכיוצא בהן צוה שלמה ואמר אל תהי צדיק הרבה ואל תתחכם יותר למה תשומם:

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>הרמב"ם (הקדמת הרמב"ם לאבות, שמנה פרקים, פרק ד) כותב: "וזאת התורה התמימה המשלמת אותנו, כמו שהעיד עליה יודעה (תהלים, י"ט ח"), "תורת ה' תמימה משיבת נפש עדות ה' נאמנה מחכימת פתי" ... ואמנם כונתה להיות האדם טבעי הולך בדרך האמצעית, יאכל מה שיש לו לאכול בשווי, וישתה מה שיש לו לשתות בשווי, ויבעול מה שמותר לו לבעול בשווי, וישכון במדינות ביושר ובאמונה ולא שישכון במדברות ובהרים, ולא שילבש הצמר והשער, ולא שיענה גופו".

In (א פרקי אבות (פרק ג משנה א פרקי אבות (פרק ג משנה ידי עקיבא , פרקי אבות (פרק ג משנה ידי teaches us that "Vows are a protective fence for abstinence." רבינו יונה remarks that abstinence is a very important trait. However, he later limits the expressing of vows of abstinence to cases where one is afraid that his יצר הרע will overpower him. So, while in the beginning, רבינו יונה seems to agree with a life of restriction, it is clear from his later words that self-imposed restrictions are only acceptable in dire circumstances which require preventative measures.  $^{126}$ 

The רמב"ן, however, seems to take the opposite approach. He says that the reason that the ימים is required to bring a sin offering is to atone for his not continuing to live the life of holiness that he has lived throughout his term as a ימים רמב"ן. The רמב"ן even quotes a verse in עמוס which seems to compare prophets, who are surely considered holy people, and הנוירים לווירים 'וואקים מבניכם לנביאים ומבחוריכם לנוירים". "ו lists good things that He has done for בני ישראל הישראל "וואקים מבניכם לנביאים ומבחוריכם לנוירים". "ו established some of your sons as prophets and some of your young men as nazarites" (עמוס ביא). ובמ"ן (עמוס ביא). וביא interprets the verse that not only is a יור is considered holy, but he is even similar to a וביא on the words "יקדושים תהיו". The Jewish people are

<sup>&</sup>quot;משנה מסכת אבות פרק ג משנה יג: "רבי עקיבא אומר ... נדרים, סיג לפרישות.  $^{123}$ 

<sup>124</sup> רבינו יונה (שם) כותב: "הפרישות היא מדה עליונית ...והוא הפורש מהנאות העולם ... כיצד במאכל? האוכל מעט לכדי חיותו שיהא בריא כדי ללמוד תורה הרבה ולעשות מלאכת ה' מלאכה מרובה ..."

רבינו יונה (שם) כותב: "על כן נתנו עצה למי שאינו יכול למשול ברוחו ונמשך אחר ההנאות לנדור נדר לימים לאמר עד זמן פלוני לא אוכל ולא אשתה כי אם כזה או לאסור עצמו בדבר המותר ההרגל ישלוט עליו שמתוך כי הוא מקיים נדרו נמצא מנהיג את עצמו לכבוש את יצרו ובזה תועלת בידו הפרישות ..."

<sup>126</sup> וכן הרמב"ם (הלכות נדרים פרק יג הלכות כג - כד) עצמו פוסק: "מי שנדר נדרים כדי לכונן דעותיו ולתקן מעשיו הרי זה זריז ומשובח כיצד כגון מי שהיה זולל ואסר עליו הבשר שנה או שתים או מי שהיה שוגה ביין ואסר היין על עצמו זמן מרובה או אסר השכרות לעולם וכן מי שהיה רודף שלמונים ונבהל להון ואסר על עצמו המתנות או הניית אנשי מדינה זו וכן מי שהיה מתגאה ביופיו ונדר בנזיר וכיוצא בנדרים אלו כולן דרך עבודה לשם הם ובנדרים אלו וכיוצא בהן אמרו חכמים נדרים סייג לפרישות. ואע"פ שהן עבודה (לשם) לא ירבה אדם בנדרי איסור ולא ירגיל עצמו בהם אלא יפרוש מדברים שראוי לפרוש מהן בלא נדר".

וכן השו"ע (יורה דעה סימן רג) פוסק, שבסעיף א הוא כותב: "אל תהי רגיל בנדרים כל הנודר אף ע"פ שמקיימו נקרא רשע ונקרא חוטא" ובסעיף ו הוא כותב: "אם ירא שיתקפו יצרו ויעבור על איזו מצוה ממצות לא תעשה או יתרשל מקיום מצות עשה מצוה לישבע ולנדור כדי לזרז עצמו".

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>רמב"ן (במדבר פרק ו פסוק יא) כותב: "וטעם החטאת שיקריב הנזיר ביום מלאת ימי נזרו, לא נתפרש ועל דרך הפשט כי האיש הזה חוטא נפשו במלאת הנזירות, כי הוא עתה נזור מקדושתו ועבודת השם, וראוי היה לו שיזיר לעולם ויעמוד כל ימיו נזיר וקדוש לאלהיו, כענין שאמר (עמוס ב יא) ואקים מבניכם לנביאים ומבחוריכם לנזירים, השוה אותו הכתוב לנביא, וכדכתיב (לעיל פסוק ח) כל ימי נזרו קדוש הוא לה' והנה הוא צריך כפרה בשובו להטמא בתאוות העולם".

commanded to be "קדוש", to be separate, but exactly what this obligation entails is subject to debate. The רמב"ן says that one must separate even from what is permitted by the רמב"ו. רמב"ו clearly argues with the רמב"ם who said that one should only restrict himself from things that are proscribed by the חורה However, even the רמב"ם advocated a life of moderation, rather than pure luxury.

(מסילת ישרים פרק יג, בבאור מדת הפרישות), like the רמב"ן, sees abstinence in a positive vein and declares that "הפרישות היא "abstinence is the first step towards piety". This is because worldly pleasures usually lead to some form of sin and, therefore, the best protection is through פרישות "at the end of the chapter, אור מח"ל, makes it clear that not all פרישות is acceptable. His general

128 רמב"ן (ויקרא פרק יט פסוק ב) כותב: "קדושים תהיו - הוו פרושים מן העריות ומן העבירה, שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה, לשון רש"י אבל בתורת כהנים (פרשה א ב) ראיתי סתם, פרושים תהיו ... ולפי דעתי אין הפרישות הזו לפרוש מן העריות כדברי הרב, אבל הפרישות היא המוזכרת בכל מקום בתלמוד, שבעליה נקראים פרושים. והענין כי התורה הזהירה בעריות ובמאכלים האסורים והתירה הביאה איש באשתו ואכילת הבשר והיין, א"כ ימצא בעל התאוה מקום להיות שטוף בזמת אשתו או נשיו הרבות, ולהיות בסובאי יין בזוללי בשר למו, וידבר כרצונו בכל הנבלות, שלא הוזכר איסור זה בתורה, והנה יהיה נבל ברשות התורה. לפיכך בא הכתוב, אחרי שפרט האיסורים שאסר אותם לגמרי, וצוה בדבר כללי שנהיה פרושים מן המותרות ימעט במשגל ... ולא ישמש אלא כפי הצריך בקיום המצוה ממנו ויקדש עצמו מן היין במיעוטו, כמו שקרא הכתוב (במדבר ישמש אלא כפי הצריך בקיום המצוה ממנו ויקדש עצמו מן היין במיעוטו, כמו שקרא הכתוב (במדבר וה) הנזיר קדוש, ויזכור הרעות הנזכרות ממנו בתורה בנח ובלוט ... וגם ישמור פיו ולשונו מהתגאל ברבי האכילה הגסה ומן הדבור הנמאס, כענין שהזכיר הכתוב (ישעיה ט טז) וכל פה דובר נבלה, ויקדש עצמו בזה עד שיגיע לפרישות ... "

<sup>129</sup>ספר מסילת ישרים פרק יג: "ונבאר עתה הפרישות הטוב. ונאמר, כי הנה אחר שהתבאר לנו היות כל עניני העולם נסיונות לאדם ... והתאמת לנו גם כן רוב חולשת האדם וקרבת דעתו אל הרעות, יתברר בהכרח שכל מה שיוכל האדם להמלט מן הענינים האלה ראוי שיעשהו, כדי שיהיה נשמר יותר מן הרעה אשר ברגליהם, כי הנה אין לך תענוג עולמי אשר לא ימשוך אחריו איזה חטא בעקבו ... כי כיון שבהיותו בעסק העבירה קשה עליו לנצחו ולכבוש אותו, על כן צריך שבעודנו רחוק ממנה ישאיר עצמו רחוק, כי אז יהיה קשה ליצר לקרבו אליה ... כלל הדבר: כיון שכל עניני העולם אינם אלא סכנות עצומות איך לא ישובח מי שירצה לימלט מהם ומי שירבה להרחיק מהם. זהו ענין הפרישות הטוב, שלא יקח מן העולם בשום שימוש שהוא משתמש ממנו, אלא מה שהוא מוכרח בו מפני הצורך אשר לו בטבעו אליו".

רמח"ל, for example, gives numerous examples how worldly pleasures lead to sin wearing fancy clothing may lead to arrogance and envy.

"המלבושים והקשוטים לא זהירה התורה על יפיים או על תבניתם, אלא שלא יהיה בהם כלאים ויהיה בהם ציצית ואז כולם מותרים. אמנם, מי לא ידע שמלבישת הפאר והרקמה תמשך הגאוה וגם הזנות יגבל בה, מלבד הקנאה והתאוה והעושק הנמשכים מכל מה שהוא יקר על אדם להשיגו, וכבר אמרו ז"ל (בראשית רבה כב) כיון שרואה היצר אדם שתולה בעקבו, ממשמש בגדיו ומסלסל בשערו, אומר, זה שלי".

rule is that one should abstain from unessential worldly pleasures, but if something is essential then he must not abstain from it. 130

In conclusion, we must appreciate all that 'ה provides for us in this physical world. <sup>131</sup> Every day in הפילה, we thank 'ה for these pleasures. We must not run away from worldly pleasures because 'ה does not want us to live a life of pain and suffering. <sup>132</sup> However, we must always keep in mind the ways of the צדיקים and use them as role models to determine to what extent we can engage in luxury, and how to advance our closeness to 'ה.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>ספר מסילת ישרים פרק יג: "הרי לך הכלל האמיתי: שכל מה שאינו מוכרח לאדם בעניני העולם הזה ראוי לו שיפרוש מהם, וכל מה שהוא מוכרח לו מאיזה טעם שיהיה כיון שהוא מוכרח לו, אם הוא פורש ממנו הרי זה חוטא".

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>ספר מסילת ישרים פרק יג: "... וחכמינו ז"ל אמרו (ירושלמי קדושין פד): שעתיד אדם ליתן דין לפני המקום על כל מה שראו עיניו ולא רצה לאכול ממנו אף על פי שהיה מותר לו והיה יכול, ואסמכוה אקרא (קהלת ב): וכל אשר שאלו עיני לא אצלתי מהם".

הצדקה שרים פרק יג: "חכמים אמרו (תענית כב): אסור לאדם שיסגף עצמו, ובענין הצדקה אמרו (ירושלמי סוף פאה): כל מי שצריך לטול ואינו נוטל, הרי זה שופך דמים".

# **Learning in Kollel**

#### Carrie Friedman

At first glance, sitting and learning חורה all day in kollel appears to be the ideal situation. What could be better than focusing our entire day on learning Torah and growing closer to הקב"ח? It seems to be the ideal situation. But is it really? Are we allowed to use חורה as our source of income and rely on others to support us? Yes, we may be fulfilling our of חיוב our ספרנסה but where is our השתדלות for our פרנסה? On the other hand, if no one learns חורה all day, how do we, the Jewish people, expect to produce the next גדולי הדור? In summary, how does in kollel?

When הקב"ה created the world, His original plan for man was הלעבדה "נרעבדה created the world, His original plan for man was ולשמרה" (בראשית ב:טו). The only way for man to eat, was by working the land, but שיח השדה טרם יצמח כי לא המטיר ה' אלקים, adds that once אדם adds that once נצי"ב adds that once נצי"ב adds that once אדם מיד מות העמק דבר, בראשית ב:ד ה''ה ביום עשות) (העמק דבר, העמק דבר, in his commentary (בראשית ב:ד ד"ה ביום עשות) אחר"ל לך לדעת, כי הנהנה מיגיע כפו אי אפשר שלא יהיה לו ג"כ מדת האהבה על ידי מדה יאת, כי מאחר שהוא שמח ואוהב יגיע כפו, אי אפשר גם כן שלא יאהב מי שחנן לו דבר זה האדם" והעלימות האדם", "he who enjoys the fruit of his hands' labor, will achieve love of God as well. Since he is joyful and loves the hands' toil, he will surely come to love God, the one who granted him this... for work is man's perfection."

In a similar vein, the (ארח קד מסכת ברכות גמרא משלים), a quite shockingly states: מרא שמים", "He who enjoys the fruit of his hands' labor is greater than one who fears Hashem!" We know that the תנאים had jobs (מירוש המשניות להרמב"ם אבות פרק ד משנה ה). Even הלל הלכות דעות ה:יא). The (מירוש המשניות להלכות דעות ה:יא) מסכת יומא לה/ב) וחוטב עצים a declares that the way of a sensible person is to first find a job, then buy a house, and only then get married. The כתובה clearly states that a husband is obligated to support his wife. It is apparent that every man needs to have a profession. Is one who learns תורה for a salary considered as having a proper job?

The  $^{133}$  kara presents a dispute between רבי ישמעאל מרא says that we need to work, as we mention daily in יקריאת שמע הקריאת שמע חרישה, או לisagrees. רבי שמעון (דברים יא:יד) "אפשר אדם חורש בשעת חרישה, ודש בשעת דישה, וזורה בשעת הרוח, תורה מה תהא וזורע בשעת זריעה, וקוצר בשעת קצירה, ודש בשעת דישה, וזורה בשעת הרוח, תורה מה תהא עליה? אלא בזמן שישראל עושין רצונו של מקום מלאכתן נעשית על ידי אחרים שנאמר ועמדו עליה? אלא בזמן שישראל עושין רצונו של מקום מלאכתן נעשית על ידי אחרים שנאמר ועמדו עליה? אלא בזמן שישראל עושין רצונו של מקום מלאכתן נעשית על ידי אחרים שנאמר ועמדו הווי" עליה? אלא בזמן שישראל עושין רצונו של מקום מלאכתן הער שנאמר אביי וועו צאנכם וגוי" בא and אביי לis opinion. רבא does add, however, that חורה should be our preoccupation and work our secondary occupation.

Concerning the use of תורה for personal benefit, (אבות ד:ז) רבי צדוק rebukes us: אל תעשם עטרה להתגדל בהם, ולא קרדום לחפור בהם. וכך היה הלל אומר, "אל תעשם "אל תעשם עטרה להתגדל בהם, ולא קרדום לחפור בהם. "do not, ודאשתמש בתגא, חלף. הא למדת, כל הנהנה מדברי תורה, נוטל חייו מן העולם, "do not make the תורה a crown for self-glorification, nor a spade with which to dig. So too הלל used to say: He who exploits the crown [of תורה for personal benefit| shall fade away. From this you derive that whoever seeks personal benefit from the words of תורה removes his life from the world". הרב עובדיה מברטנורא adds, שהעושה כן מועל בקדושתה של תורה וחייב מיתה" "בידי שמים כמי שנהנה מן ההקדש, "he who does so, abuses the sanctity of Torah and deserves the death penalty from the Heavenly Courts." The  $^{134}$ ים (הלכות תלמוד תורה פרק ג הלכה quotes sources that say that if you learn תורה without doing work and are being supported by צדקה, it is a and an embarrassment to תורה. You are causing yourself evil and you lose your עולם הבא, because you are not allowed to have benefit from the words of תורה adds that if you do exploit the חורה, in the end it will be בטלה וגוררת עון, "ceases and leads to sin". Furthermore, the Rabbis said: "אהוב את המלאכה ושנא את הרבנות".

The (מדרים לג'א) גמרא (נדרים לג'א) משה gave us the הקב"ה מקרא (נדרים לג'א) משה for free; ממה אני בחינם, אף אתם נמי rules: "מה אני בחינם, אף אתם נמי rules: מה אני בחינם" בחינם" Just like משה רבינו taught for free, so too must we. It appears that making a livelihood from learning or even teaching הורה is utterly forbidden. Is this really true? What about all the גדולים who sit and learn Torah all day?

ברכות לה/ב<sup>133</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>כל המשים על לבו שיעסוק בתורה ולא יעשה מלאכה ויתפרנס מן הצדקה הרי זה חלל את השם ובזה את התורה וכבה מאור הדת וגרס וגרם רעה לעצמו ונטל חייו מן העולם הבא לפי שאסור ליהנות מדברי תורה בעולם הזה אמרו חכמים כל הנהנה מדברי תורה נטל חייו מן העולם ועוד צוו ואמרו אל תעשם עטרה להתגדל בהן ולא קרדום לחפור בהן ועוד צוו ואמרו אהוב את המלאכה ושנא את הרבנות וכל תורה שאין עמה מלאכה סופה בטילה וגוררת עון וסוף אדם זה שיהא מלסטם את הרבנות.

The (מב י ג הלכות יב - יג) appears to contradict everything he had previously said. הולמה לא זכה לוי בנחלת ארץ ישראל ובביזתה 'ולמה לא זכה לוי בנחלת ארץ ישראל ובביזתה ולהורות דרכיו הישרים ומשפטיו הצדיקים עם אחיו? מפני שהובדל לעבוד את ה' לשרתו ולהורות דרכיו הישרים ומשפטיו הצדיקים לרבים, שנאמר: יורו משפטיך ליעקב ותורתך לישראל, לפיכך הובדלו מדרכי העולם, לא עורכין מלחמה כשאר ישראל, ולא נוחלין ... אלא הם חיל השם, שנאמר: ברך ה' חילו, והוא ברוך הוא זוכה להם, שנאמר אני חלקך ונחלתך. ולא שבט לוי בלבד, אלא כל איש ואיש מכל באי העולם אשר נדבה רוחו אותו והבינו מדעו להבדל לעמוד לפני ה' לשרתו ולעובדו לדעה את ה' והלך ישר כמו שעשהו האלהים ופרק מעל צוארו עול החשבונות הרבים אשר בקשו בני האדם, הרי זה נתקדש קדש קדשים, ויהיה ה' חלקו ונחלתו לעולם ולעולמי עולמים, ויזכה לו בעה"ז דבר claims that שזכה לכהנים ללוים ..." in the Land of Israel because God, instead, wanted the לויים hit to dedicate themselves solely to עבודת ה' dedicate themselves solely to הקב"ה and separate from עבודת ה' From the במרש ה' העולם" will be his ה' הרב"ם. From the במרשים '' words it is evident that full-time learning would be a positive act.

The <sup>135</sup>(במב"ם חפץ חיים (ביאור הלכה סימן קנו) presents a solution to the הלכות מסודר מלומר תורה הו רמב"ם presents a solution to the who demands that one must work and not just learn is referring to the average individual who is unable to occupy oneself in חורה study alone. However, it is fine and proper for capable individuals to be busy with מורה alone. 'ה will support these individuals and supply them with their needs.

The ( $\tau$  מרכה פרק  $\tau$  הלכות תלמוד תורה פרק  $\tau$  הלכות משנה suggests that it all depends on each and every individual. One who learns חורה for the express purpose of בבוד ס ברנסה loses his portion in עולם הבא. However, if one learns Torah for the right reasons, for example, "הלומד על מנת לעשות", to get closer to ה', and out of sincere love of Torah, such a person may receive payment for his learning.

Rabbi Mordechai Willig<sup>136</sup> quotes Rav Hayyim of Volozhin who wrote that an individual, who has the ability to learn Torah all his life, has an <u>obligation</u> to do so!! Rabbi Yisroel Salanter commented: "in order to leave yeshiva and go into business, it is necessary to first fortify oneself spiritually. However, if a person manages to strengthen himself

לכות מדרגה רמה זו להיות עסקם רק בתורה לבדה אבל אנשים יחידים יוכל להמצא בכל עת לעלות למדרגה רמה זו להיות עסקם רק בתורה לבדה אבל אנשים יחידים יוכל להמצא בכל עת באופן זה ... והקב"ה בודאי ימציא להם פרנסתם וכעין זה כתב הרמב"ם פי"ג מהלכות שמיטין ויובלות ולא שבט לוי בלבד וכו' עי"ש ובפרט אם כבר נמצאו אנשים שרוצים להספיק לו צרכיו כדי שיעסוק בתורה בודאי לא שייך זה, ויששכר וזבלון יוכיח. ראה ג"כ ביאור הלכה סימן רלא ד"ה בכל. "Secular Studies: Are They For Everyone?" in The Torah U-Madda Journal, Volume one, New York, 1989, page 93

as required, then his leaving yeshiva is a great loss. Imagine wasting such spiritual powers on a business!!"<sup>137</sup> Rav Moshe Feinstein אגרת משה, יורה משה, יורה משה, יורה asys that in our day and age it is fine for תלמידי חכמים says that in our day and age it is fine for מתמיד הפרי מים לעשות לה' הפרו תורתן" (תהלים: writes: "עת לעשות לה' הפרו תורתן" (תהלים: "עת לעשות לה' הפרו תורתן" (תהלים: Sometimes to preserve the חורה Rabbis deem it necessary to void a law of the חורה. Even if the הלכה agrees with the ימרה that Kollel is only for certain lofty individuals, nowadays, however, Kollel is a necessity for anyone interested in a path of learning. In our generation which is weak in חורה learning, advancement in חורה can only be accomplished through עצת יצר הרע to think that one can adequately advance in learning even while working.

In general, the most important thing to remember is that every person must always set aside a fixed time to learn Torah every day (שו"ע שורח חיים סימן קנה סעיף א ויורה דעה סימן רמו סעיף א ושו"ע אורח חיים סימן קנה סעיף אור . It must be a part of your daily routine. Just because you work many hours a day, doesn't excuse you from the חלמוד תורה 10 מצוה .

<sup>137</sup> Sparks of Mussar, page 11

# Some Thoughts on Vegetarianism

#### Naomi Sharon

Many people become vegetarians for various reasons often relating to health, moral, and religious concerns. For example, many vegetarian advocates oppose taking the life of a living being for the sake of eating its flesh. Isaac Bashevis Singer criticizes meat-eaters:

I think that eating meat or fish is a denial of all ideals, even of all religions. How can we pray to God for mercy if we ourselves have no mercy? How can we speak of right and justice if we take an innocent creature and shed its blood? Every kind of killing seems to me savage and I find no justification for it.

I believe that the religion of the future will be based on vegetarianism. As long as people will shed the blood of innocent creatures there can be no peace, no liberty, no harmony between people. Slaughter and justice cannot dwell together.

Early in my life I came to the conclusion that there was no basic difference between man and animals. If a man has the heart to cut the throat of a chicken or a calf, there's no reason he should not be willing to cut the throat of man.

What is the תורה's response to Singer's claims?

According to אלבו", Singer's approach is exactly what אָדן, Singer's approach is exactly what thought. אין viewed man and beast as being on the same level and therefore man had no right to take away the life of an animal. אין believed that man is only superior over beast since man can till the soil and grow plants. Therefore, he brought God an offering from the fruit of the earth God rejected אין offering because of his lack of

<sup>138</sup> ספר העקרים - מאמר שלישי פרק טו

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>ספר העקרים (שם) כותב: "כי קין לקח לו לעבוד את האדמה להיות נזון ממבחר הצמחים, כי אחר שראה האדם נזון מן הצמחים כשאר הב"ח חשב שרוח אחד לכל, וכמות זה כן מות זה, ולזה אחר שראה האדם נזון מן הצמחים כשאר הב"ח חשב שרוח אחד לכל, וכמות זה כן מות זה, ולזה הביא מנחה מפרי האדמה לשבח השם על היתרון שנתן לו על הצמחים, ולא הביא קרבן מן הב"ח כי לא חשב היתרון שיש לו עליהם בעבודת האדמה יתרון גדול שראוי להביא קרבן עליו ... אבל עיקר החטא היה לפי שלא חשב היתרון שיש לאדם על הב"ח לכלום, וחשב ג"כ היותו אסור בהריגת הב"ח אחר היותו שוה אליהם לפי דעתו, כי כמות זה כן מות זה".

understanding of man's role and position. Man and beast are not on the same level. רב יוסף אלבו interprets God's rebuke as follows:

Man is born a wild ass, and has no superiority over the animal in actuality when he comes into the world, but he has superiority potentially if he practices goodness and realizes his potentialities and recognizes the greatness of the Lord. If he does well, he will be lifted up above the animals<sup>140</sup>.

שם understood man's superiority over beast and, thus, offered sacrifices to God from the animals. God wanted מש's descendants to retain this understanding and, therefore, immediately permitted them to eat animals. This way, man continues to view himself above the level of animals 141. If man were not allowed to kill animals, he may think he is on the same level and stoop to their low level of moral and ethical behavior. Another possibility, as 142 מברהם יצחק הכהן קוק באברהם יצחק הכהן און העוד באברהם יצחק הכחן און העוד באברהם יצחק הכחן וועד באברהם מחוד באברהם וועד באברהם באברהם וועד באברהם באברהם באברהם וועד באברהם באברהם

Although רב יוסף אלבו sees a positive aspect in the consumption of meat, אברבנאל focuses on a negative characteristic. Eating meat

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>ספר העקרים (שם) כותב: "ואמר לו (ה'), פרא אדם יולד, ואין לו יתרון והתנשאות על הב"ח בפועל בעת צאתו לאויר העולם, אבל יש לו עליהם יתרון בכח להטיב במעשיו ולהוציא מה שבכחו אל הפועל ולהכיר מעלת האדון, ואם ייטיב מעשיו יהיה לו התנשאות עליהם".

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>ספר העקרים (שם) כותב: "וכשיצא נח מן התיבה הקריב קרבן לה' מן הב"ח מדעתו כי האדם יש לו יתרון כח שכלי להכיר ולעבוד בוראו יותר מהם ולהודות לשם על זה, ע"כ נתקבל קרבנו ברצון כמו שכתוב (בראשית ה') וירח ה' את ריח הניחוח. ולפי שחשש (הקב"ה) שזה הדעת אם לא יתוקן אפשר שיטו לדעת הבל ויחשבו בני נח שמה שקבל הש"י קרבן אביהם היה כמו שקבל קרבן הבל ויחזרו לקלקולם הראשון על כן אחר הקרבן מיד מיהר להתיר להם אכילת הב"ח והריגתם ואמר להם כירק עשב נתתי לכם את כל (שם ט') כלומר כמו שאפילו קין הודה שיש לאדם יתרון על הצמחים להיותם נבראים לצורך האדם כן כל בעלי חיים הם לצורך האדם ונתן הטעם בזה לפי שאין רוחו כרוח הבעלי חיים כי בצלם אלהים עשה את האדם כל כלומר שיש בו צורה שכלית יותר נכבדת מרוח הבעלי חיים והיה ראוי לפי זה שיתיר להם כל הבעלי חיים והיה ראוי לפי זה שיתיר להם כל הבעלי חיים ולא ישים לאחד מהם יתרון על האחר ולזה התירם כולם כדי לעקור הדעת הקודם ולמחות זכרו מן

 $<sup>^{142}</sup>$ Rabbi J. David Bleich, Vegetarianism and Judaism, *Tradition*, Volume 23 Number 1, New York, Summer 1987, page 86

ועל כן ההכרח אלא על צד ההכרח ועל כן המעקרים (שם) כותב": הנה גלו בפירוש שאכילת הבשר לא היתה אלא על צד ההכרח ועל כן נאסר בתחלת היצירה".

בראשית פרק ט פסוק א $^{144}$ 

If a God fearing individual eats ... meat or drinks wine ... in order to broaden his heart to God and His Torah, or in order to fulfill the mitzva of pleasure on Shabbat and Yom Tov ... then that flesh has been affected by a measure of radiance, and goes up to the All-Mighty as a sacrifice<sup>147</sup>.

In other words, one is actually allowing an animal to become holier by using it to serve God. However, strict laws of slaughter are still mandatory in order to show mercy for the animals. There is an attempt to make the killing as painless as possible.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Skobac, Michael. "Food for thought on Judaism and Vegetarianism" 13 Jan. 2005 www.cjnews.com/viewarticle.asp?id=5207

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup>Rabbi Alfred Cohen, Vegetarianism from a Jewish Perspective, *Journal of Halacha and Contemporary Society*, New York, Fall 1981, pages 47 - 48

תניא פרק ז $^{147}$ 

Therefore, while there are negative aspects to eating meat and positive values to a vegetarian lifestyle, nevertheless, eating meat has the potential to build a bridge between man and God. Whether using meat for a sacrifice or as a source of enjoyment on יום שב ח יום שב, one is utilizing God's creations to enhance his service to God<sup>148</sup>.

With such immense benefits and losses at stake, one must ask himself, "Am I eating meat for the reasons that God has allowed me?"

<sup>148</sup>Vegetarianism is permissible if the consumption of meat repulses someone and prevents him from serving God. See שמירת שבת כהלכתה פרק מב סעיף טז ופרק נד הערה , there was an obligation to eat meat on יו"ט. See Rabbi J. David Bleich, Vegetarianism and Judaism, *Tradition*, Volume 23 Number 1, New York, Summer 1987, page 87.

# עבדו את ה' בשמחה

### Leora Slansky

Happiness. We are actually commanded to be happy. There are various sources exhorting us to be happy, such as "ושמחת בחגך ... והיית אך "ושמחת בחגך ... והיית אך לא עבדת את ה' אלקיך בשמחה ובטוב לבב מרוב כל" ,שמח" (דברים טז:יד–טו) מחת אשר לא עבדת את ה' בשמחה" (תהלים ק:ב) and (דברים כח:מז) What does happiness actually mean, and how is one to reach a true sense of happiness? It is very easy to feel "happy" when placed in a good, comfortable situation. What is one to do when he or she does not feel like being happy or when one is in a situation in which it is very hard for him to experience happiness? One must understand what happiness is, and how to achieve it before one is able to feel happy in a difficult situation.

Rabbi Zelig Pliskin, in his book *Gateway to Happiness*, writes that the ultimate formula for achieving happiness is trust in God for it gives one peace of mind. One must trust in everything that God does and that He will help us. Trust also adds spiritual dimension to everything one does. We do not know the outcome of specific events, but we must believe that in the long-term everything that happens will be in our best interest<sup>149</sup>. When one constantly has this belief, he will consistently live a happy life.

We are taught (אבות ד:א), "איזהו עשיר השמח איזהו עשיר השמח.". One who is satisfied with what he has, and believes (and trusts!) that 'ה has given him what he needs has a true sense of happiness because he knows that he does not need more.

What does "חלקת" mean? One is generally happy when he has accomplished something. His חלק is something he has worked for; he is happy with the accomplishment, and feels עשיר, or rich and satisfied in what he has accomplished. This accomplishment, though, can only be something he has worked for spiritually and which brings him closer to 'n. When one has worked at his spirituality, and has become closer to 'n, that is true happiness. If his accomplishment is primarily materialistic, his efforts will be wasted, as he will not feel as satisfied as he should. The spiritual awareness that one has all that he needs is a foundation for

 $<sup>^{149}</sup>$ See (מחום איש גם זו which brings a story concerning נחום איש גם זו, a teacher of ביי עקיבא.

happiness. When one truly needs more, he will get it. Trusting in 'n will ensure him a happy life.

This sense of שלמות, completion, as the מהר"ל מחלם, נתיב נתיב עולם, נתיב מחלם. מיני כאשר האדם הוא בשמחה "כי כאשר האדם הוא בשלימות". One feels complete and satisfied when he is happy, and then he is more willing to serve ' $\alpha$  with happiness, as stated in "עבדו את ה' בשמחה באו לפניו ברננה", "עבדו את ה' בשמחה באו לפניו ברננה".

תפילה is the most powerful tool for increasing one's trust in Hashem. As he builds a closer connection to Hashem, he will experience greater peace of mind and tranquility, which is in essence a true sense of happiness.

According to the בשעת עבודה, one must be happy בשעת עבודה, because it will make him work harder, and in turn, feel more satisfied. When one learns with happiness, he is more receptive to what he is learning, and he will learn more. It will then be a greater, more fulfilling learning. One should always have a smile on his face, because there is no greater 'ספר לידוש היד than seeing ממחר on the face of someone who is שומר and חורה one has to be happy himself before he can try to make others happy. Also, as the happy himself before he can try to make others happy. Also, as the someone what the situation, he will make himself feel happy.

One has reached true happiness when one is placed in a difficult situation and reacts with happiness. One accepts that what has occurred is God's will, and believes that גם זו לטובה.

When one is thrown into a difficult situation, he often does not feel the strong sense of happiness he would otherwise have from serving 'n and being satisfied with what he has. On the contrary, he is unsatisfied, and sees no reason to be happy. Instead of serving 'n and feeling happy, he now no longer wants to serve 'n. He feels that 'n, the one who is supposed to take care of his every want and need, is not doing so. He despairs, and turns away from 'n at the very moment he should be turning and directing himself towards 'n.

ישרים  $^{153}$  teaches us that יוזה הנראה ההוא והדוחק הנראה בעינו" אפילו הצער ההוא איננו באמת אלא טובה אמתית". When a situation appears to someone as

ברק ק פסוק ב $^{150}$ 

מצוה טז <sup>152</sup>

פרק יט<sup>153</sup>

very bad, it's not really bad, but rather it is truly good. An example of such a case is when a doctor cuts off a limb of his patient, to save the rest of his body from getting infected. To the outsider this seems cruel and barbaric, but it is really for the patient's benefit and survival. A person sees his situation very differently than 'n does. He sees it as if 'n is hindering or keeping him from happiness and contentment. There is a three-part resolution that will aid this person to recognize that what has happened is truly for his benefit.

First, one must train himself to think that everything is for the best, and is really for his benefit. God's ways are often hidden from us.

Reframing is one way to work at one's perception of a situation. Rabbi Zelig Pliskin writes that events, situations, and occurrences in and of themselves do not result in someone's happiness or unhappiness. Events just happen. The personal, subjective evaluation of the events creates one's emotional reaction. If someone evaluates the situation as positive, he will experience happiness, joy, serenity, relief and pleasure. If this does not happen naturally, one can reframe or reevaluate the situation, and develop these positive feelings within themselves.

All that one has to do is change <u>one</u> word, which can change everything: change the word "problem" to "challenge." Most of the time, the word "problem" makes a person sad or frown. A "challenge" generally brings a smile onto someone's face. That way one can overcome their situation with ease, and have a great feeling of satisfaction, accomplishment and most importantly happiness!

Secondly, a person has to bless the "רעה" just as he blesses the good solution. When one accepts this "רעה", he is serving 'ה for he understands that the suffering in this world is so that he will not have to suffer in the next world, because the punishment there is much worse '55'. 'ה is kind, and in punishing someone for their sin in this world, he is minimizing their sufferings in the world to come.

The last way to resolve feelings of discontent is to realize that 'ה brings tests (נסיונות) upon us every day. He does not give someone a test that is too difficult for him to handle, and these tests are for our benefit; tests ביקים, not ישעים ח<sup>156</sup>.

<sup>&</sup>quot;משנה מסכת ברכות (פרק ט משנה ה): "חייב אדם לברך על הרעה כשם שהוא מברך על הטובה ..." מסכת ברכות (פרק ט משנה ה): "ו... כך הקדוש ברוך הוא מביא יסורים על צדיקים בעולם  $^{155}$ תלמוד בבלי מסכת קידושין (דף מ/ב): "... כך הקדוש ברוך הוא מביא יסורים על צדיקים בעולם  $^{156}$ ת הזה כדי שיירשו העולם הבא".

Rabbi Akiva Tatz notes: "Real happiness is what you experience when you are doing what you should be doing. When you are moving clearly along your own road, your unique path to your unique destination, you experience real happiness. When you are moving along the path that leads to yourself, to the deep discovery of who you really are, when you are building the essence of your own personality and creating yourself, a deep happiness wells up within you. The journey does not cause happiness; the journey is the happiness itself."

# **Experiencing the Exile**

### Miriam Langermann

Every year all Jews are challenged to re-experience the Pesach מדר as if we ourselves had just left Egypt. Every year, every family goes through the same motions in an effort to reenact the Exodus story. We use "props", such as מרוח and we create substitute props for the אָקרבנות, the shank bone and egg. Some also act out different events of the Pesach story. For example, some throw sacks with מצות יב:לד over their shoulders, replicating the Jews as they left Egypt (See

Why is it is so important to act out and re-experience עצראת מצרים as opposed to just reading about the story? The מצוה of מצוה emphasizes the importance of re-experiencing the Exodus. Every Jew is required to bring a קרבן פסח act which commemorates the אקרבן פסח brought at the time of the Exodus from Egypt. Although it is forbidden for a person who will be אמר on the night of the אסר, the fifteenth of אפרבן פסח אחס הלבן פסח, he is still required to learn and retell the Exodus story that night. However, retelling the story is not enough. The Jew is further commanded to make up the מצוה on the fifteenth of אייר on the fifteenth of אייר on the fifteenth of מצוה שלי פסח שני pon the fifteenth of פסח שני פסח שני

Rabbi Joseph B. Soloveitchik (in a שיעור given at the Maimonides School in Boston on April 19, 1975) stressed the importance of experience and re-experience in Jewish tradition. The Jew, he explains, is very connected to his past. Our memory is an experiential one. We resurrect and relive the past interwoven with the present. We restage dramas every year, not letting our memory fade with time. This helps the Jew build a collective memory where past and present merge. Our memory is responsible for our survival through גלות and our dedication to the land of Israel. We celebrate יציאת מצרים and מתן תורה as if we were actually there. We mourn the destruction of the בית המקדש, sitting on the floor and fasting as if we were there. We relive יציאת מצרים and experience feelings of great happiness, which we express through the recitation of the סדר, says Rav Soloveitchik, is arranged as a means to stimulate that great experience. According to the משנה (פסחים (מרק י משנה ו), in the ברכה which we recite before drinking the second cup, we first declare "אשר גאלנו", that God redeemed us, and only afterward do we mention "וגאל את אבותינו ממצרים", that God redeemed our

ancestors. This highlights that the primary goal of the סדר is for our current generation

Why is it so important that we re-experience those events? One of the messages of the הגדה is to teach how to relate to גלות. For example, we must make every effort to retain our Jewish identity. We must also act to end the גלות. Each of these ideas is reflected within the text of the הגדה.

During the מגיד portion of the סדר, we read: "אנוס על פי הדיבור". Rabbi Soloveitchik explains that יעקב felt forced to leave כנען by circumstances created by God. However, יעקב was afraid and hesitated. Why? רב שלמה explains that יעקב was scared that if he went to Egypt to see his long lost son, יניסף, his children would never return to ארץ ישראל. For this reason ארץ ישראל offered a קרבן to the God of יעקב 'עקב 'עקב' שויבח זבחים לאלוקי יצחק', יצחק 'עד was offered specifically to the God of יעקב because יצחק was commanded to never leave Israel. Although או ישקב 'שראל was commanded to never leave Israel. Although ישקב 'שראל was that יעקב would one day return to Israel, ישראל effort to bring about this promise through his sacrifices.

On the verse (דברים כו:ה) "נויגר שם" (the הגדה comments: "מלמד שלא ירד" "יעקב אבינו להשתקע במצרים אלא לגור שם went down to Egypt with the intentions "לגור", to live there temporarily and not "להשתקע", to become part of the culture. Rabbi Meir Simcha from Dvinsk (משך חכמה ויקרא כו:מד) explains that יעקב was afraid that if the בני ישראל would be in exile for a long time, then the lewish people would gradually become part of Egyptian society and remain in מצרים. Therefore, יעקב told his children to keep their lewish names and clothing so that they would remain an independent nation and view themselves as strangers in Egypt. In addition, 'n in his great mercy caused the Egyptians to hate us so that the Jewish people would never feel comfortable in the land of גלות. This is the meaning of the verse "לא מאסתים ולא געלתים ולא געלתים,", "I will not grow disgusted with them nor so tired of them that I would destroy them" (ויקרא כו:מד). 'a allows the גוים to treat us in disparaging ways not because 'ה wants to destroy us, but rather because 'n wants us to remain His nation, "כי אני ה' אלוהיהם) and not assimilate.

While many Jews today do succeed in leading a religious life in גלות, we too must continue to take measures to protect our Jewish identity.

A little later in the הגדה אהדה מערים. אהדה לנמחי", "חדשאל מיז we read a verse from השדה נתתיך, "השדה נתתיך", "I made you numerous like the plants in the field". The more grass is cut, the more it will grow. We see this idea similarly expressed in relation to the טשמות גוג), "והנה הסנה בוער באש והסנה איננו אוכל", (See also בני ישראל שמות אויב). Despite all the efforts of the nations to destroy בני ישראל, it is impossible to do so.

These are just a few examples of how the הגדה relates to גלות. Today we actually experience the exile. May we have the opportunity to soon experience the redemption just like our forefathers in מצרים did.

# Someone's Watching!

#### Rachel Greenbaum

Imagine if every minute of everyday, our parents were scrutinizing us. We would always be on our best behavior and would have a much greater fear of doing something wrong than we do now. Without question we would all become better people and our behavior would improve, even though life would perhaps not be as enjoyable. Nonetheless, this is exactly how people are supposed to relate to God. If the principle of reward and punishment exists and there is an omniscient God, then people who believe this should act at all times with a greater awareness of God than if their parents were watching them. Millions of people do believe in God, yet, very few of them, if any at all, live that way.

A simple look at the תורה תורה reveals that from the very beginning of time, God carefully watched the actions of man. In ((k: n-u)), after בראשית ((k: n-u)) אתה and חוה sinned, they tried to hide from God. "וישמעו את קול ה' אלהים מתהלך בגן לרוח היום, ויתחבא האדם ואשתו מפני ה' אלהים בתוך עץ הגן. ויקרא ה' אלהים מתהלך בגן לרוח היום, ויתחבא האדם ואשתו מפני ה' אלהים בתוך עץ הגן ויאמר לו איכה". They didn't succeed since God was aware of all of their actions.

When קין tried to "play dumb" with God after killing הבל, God didn't allow him to: "ויאמר ה' אל קין, 'אי הבל אחיך?' ויאמר, 'לא ידעתי. השמר אחי אנכי?' (בראשית ד:ט-י).
ויאמר, 'מה עשית? קול דמי אחיך צעקים אלי מן האדמה'" (בראשית ד:ט-י).

In (יכג:כד), 'God asks rhetorically if it is possible for man to hide himself and for God not to know. "אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו נאם ה'. Similarly it says in (מד:כב) that God knows all secrets in man's heart. "הלא אלהים יחקר זאת כי הוא ידע תעלמות."

Before פלמה death, when bidding farewell to שלמה, he advised his son to fully obey God for God knows all the emotions in man's heart and all thoughts in his head $^{157}$ .

Indeed, one of the basic principles of Judaism as the רמב"ם states is that God is aware of all of man's actions and knows all the thoughts of

<sup>&</sup>quot;ואתה שלמה בני דע את אלהי אביך ועבדהו בלב שלם ובנפש ): "ואתה שלמה בני דע את אלהי אביך ועבדהו בלב שלם ובנפש חפצה כי כל לבבות דורש ה' וכל יצר מחשבות מבין ... "

each person. אני מאמין באמונה שלמה יחברך שמו יודע יחברך שמו יודע כל מעשה שלמה "אני מאמין באמונה שלמה (תהלים לג-טו) היוצר יחד לבם המבין אל כל מעשיהם "158".

Not only is God aware of man's thoughts and man's actions, but these actions are recorded. It says in (אַראָר) that when a person dies, all his actions and thoughts are replayed for him as if on a "videotape" playing back his entire life, for him to be judged after death $^{159}$ .

Consequently, it is abundantly clear that the תורה teaches that God always watches us and is always aware of our thoughts and deeds.

How, then, can people misbehave and commit acts of sin? This wrongdoing can even at times far exceed any misbehavior that they might have done had their parents been watching! One possible answer is that the group of "sinners" does not believe in God. If no God exists, then there is no real reason to hold back on any immoral act, especially if one can get away with it. Furthermore, without a God, a person can redefine what is right and wrong, because without an ultimate authority of right and wrong, who is to say whose system of right and wrong is truly the correct one?

However, the truth is that most people do believe in a supreme being. Most people believe in some form of a God that determines right and wrong. Nevertheless, for many, this God only created the universe, but takes no active role in daily life. One of the main purposes of the deliverance of the Jews from Egyptian slavery was to show the world that our God is an active God, active in the present as well as in the past. According to "מב", this is another essential Jewish belief. "אני מאמין "אני מאמין הוא לבדו עשה ועושה "אני מאמין והוא לבדו עשה ועושה בורא יתברך שמו הוא בורא ומנהיג לכל הברואים והוא לבדו עשה ועושה "God is both בורא ומנהיג לכל המעשים "Creator and Supervisor, in the present and not the past tense. Therefore, although there are many

<sup>158</sup> וכן מובא ברמב"ם פירוש המשניות (מסכת סנהדרין פרק י משנה א) "היסוד העשירי: כי הוא הש"י יודע מעשיהם של בני אדם ואינו מעלים עינו מהם, לא כדעת מי שאמר עזב ה' את הארץ אלא כמו שנאמר (ירמיה לב) גדול העצה ורב העליליה אשר עיניך פקוחות על כל דרכי בני אדם וגו', וירא ה' כי רבה רעת האדם בארץ וגו' (בראשית ו) ונאמר זעקת סדום ועמורה כי רבה (שם יח) זהו מורה על היסוד העשירי הזה." וכך אנו אומרים ב"יגדל": "צופה ויודע סתרינו, מביט לסוף דבר בקדמתו". "159 אדיק וישר הוא (דברים לב:ד) מלמד שבשעת פטירתו של אדם לבית עולמו כל מעשיו נפרטין לפניו ואומרים לו כך וכך עשית במקום פלוני ביום פלוני והוא אומר הן ואומרים לו חתום וחותם". וכמו כן שנינו במסכת אבות (פרק ב משנה א): "וכל מעשיך בספר נכתבין".

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>רמב"ם (הלכות יסודי התורה פרק א הלכות א, ה – ו): "יסוד היסודות ועמוד החכמות לידע שיש שם מצוי ראשון והוא ממציא כל נמצא וכל הנמצאים משמים וארץ ומה שביניהם לא נמצאו אלא מאמתת המצאו ... המצוי הזה הוא אלהי העולם אדון כל הארץ והוא המנהיג הגלגל בכח שאין לו קץ ותכלית בכח שאין לו הפסק שהגלגל סובב תמיד ואי אפשר שיסוב בלא מסבב והוא ברוך הוא המסבב אותו בלא יד ובלא גוף. וידיעת דבר זה מצות עשה שנאמר אנכי ה' אלהיך ..."

people who believe in a God who "went to sleep" after creation, this is not the Jewish view of a supreme being.

There are many people who believe that God runs the world on a general basis and controls history, but has no interest in the individual human being. These people base their model on the human ruler who cannot both concentrate on the big picture and also pay attention to individual details. The president of the United States cannot possibly involve himself with the details of all particular aspects of the job and still be involved in the general picture of the nation. The <sup>161</sup> point informs us that a human king cannot look at the big picture and the small picture at the same time. However, God is involved with both at the same time <sup>162</sup>. Similarly, the (אַרָא דְּרָ מִּרְא רְרָ מִּרְא בְּרָא בְּתְרָא רְרָ מִּרְא וֹחְלַם. Similarly, the (אַרָא בְּרָא בְּתְרָא לִּם בַּרָא בַּרָא בַּרָא בַּרָא בַרָּא בַרָּא בַרָּא בַרָא בַרָּא בַרָא בַרָּא בַרָּ

The idea that God can relate to the entire universe and to each individual simultaneously, is demonstrated by the verse "שמע ישראל ה' אחד" אלהינו ה' אחד". This פסוק is so famous that almost every Jew knows these six words even if he or she knows nothing else about Judaism. The words refer to our relationship with God as both the distant all powerful being that looks at the world from the big picture, and at the same time, as the God who has a relationship with each individual Jew. Accordingly, the words mean "Understand O Israel" (not "hear" as it is commonly explained) that the distant God of the third person is also *our* God, Elokeinu, a personal God, who relates to each individual. The verse ends by saying that even though God has both of these relationships simultaneously, He is one entity. Therefore, God can be both a personal God relating to our every need and action and, at the same time, can continue to be God of the universe, relating to the major problems of the world.

Similarly, every Bracha said by a Jew, "ברוך אתה ה' אלהינו מלך העולם", has this same connotation. The bracha begins with the words "ברוך אתה" is informal and indicates the very personal God. This personal

בראשית רבה פרשה ט פסקה ג $^{161}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>"וירא אלהים את כל אשר עשה והנה טוב מאד רבי יוחנן אמר מלך בשר ודם בונה פלטין מביט בעליונים ראיה אחת ובתחתונים ראיה אחת אבל הקב"ה מביט בעליונים ובתחתונים ראיה אחת". <sup>163</sup>"אמר לו (הקב"ה לאיוב) הרבה נימין בראתי באדם וכל נימא ונימא בראתי לה גומא בפני עצמה שלא יהו שתים יונקות מגומא אחת שאלמלי שתים יונקות מגומא אחת מחשיכות מאור עיניו של אדם בין גומא לגומא לא נתחלף לי בין איוב לאויב נתחלף לי".

reference is immediately followed by the word ""ח" in the third person, showing a distant God who is related to the world in general, but not to the individual. The next word, "אלהינר", again points to a personal God. This is followed by "מלך העולם" which once again refers to a distant God. Like the שמע, each ברכה we say shows that God can be both distant and close at the same time.

There are people who believe in a personal as well as a universal God. However, many of these people still manage to sin. How is this possible? God, in setting up the world, made many adjustments in order to maintain freedom of choice. If man were always aware of God's presence at each moment, in a certain sense man would lose freedom of choice as he would always be aware of the consequences of disobeying <sup>165</sup>. Therefore, God makes it difficult for man to be constantly aware of God, thus protecting his freedom of choice.

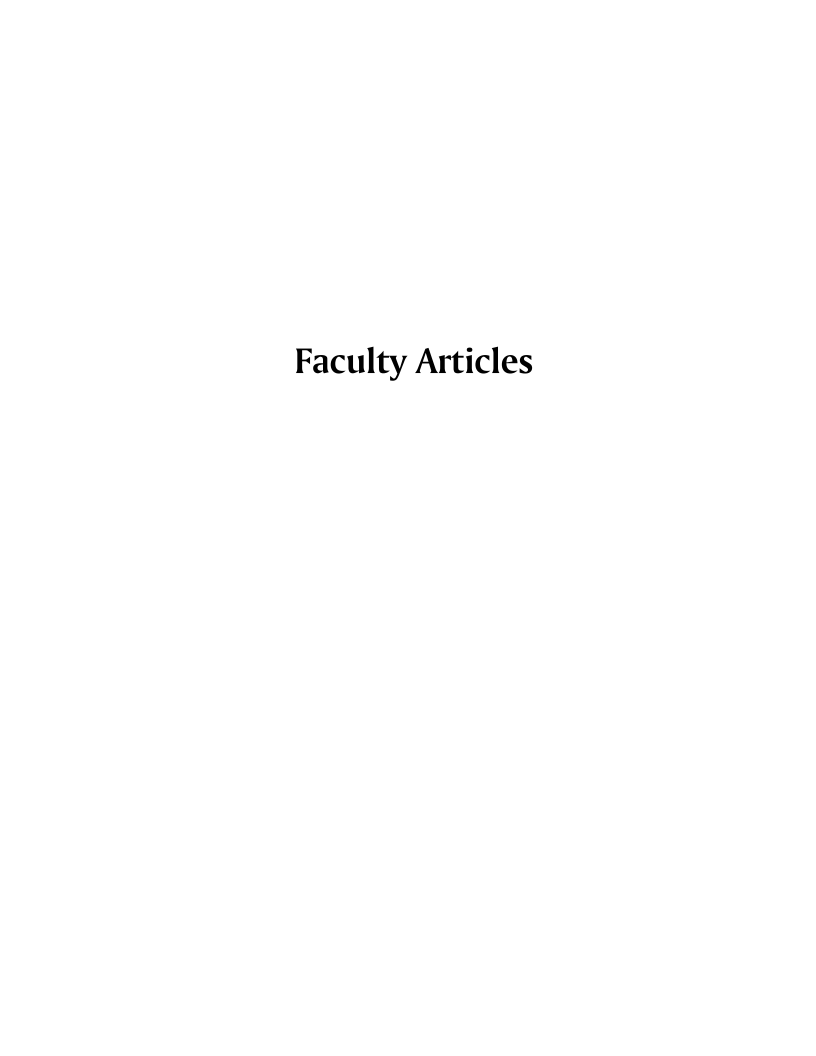
From the above it follows that the more man can discipline himself to think of God at all times, the more he will naturally follow the correct path in life. This is the meaning of the phrase "1667". This awareness is very hard to achieve, nevertheless, it is achievable 167. With this feeling, one can withstand his base instincts and, thus, wrongdoing and sin can and will be prevented. The (1682 אמרא (סוטה דף לו/ב\* tells us that the image of יוסף father, יעקב, which was constantly in front of him, enabled יוסף to withstand the temptations of the wife of פנטיפר owithstand the temptations of the wife of מוסף and prevented him from sinning. By keeping the image of a parent constantly in mind, ישיסף was able to overcome any desire to do wrong and sin. So too, it is with God. If a person can maintain the knowledge that God is watching, he will be protected from sin.

ראה ספורנו ספר שמות פרק ז פסוק ג $^{165}$ 

תהלים פרק טז פסוק ח $^{166}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>הרמ"א (אורח חיים סימן א סעיף א) כותב: "שויתי ה' לנגדי תמיד הוא כלל גדול בתורה ובמעלות הצדיקים אשר הולכים לפני האלהים כי אין ישיבת האדם ותנועותיו ועסקיו והוא לבדו בביתו כישיבתו ותנועותיו ועסקיו והוא לפני מלך גדול ולא דבורו והרחבת פיו כרצונו והוא עם אנשי ביתו וקרוביו כדבורו במושב המלך כ"ש כשישים האדם אל לבו שהמלך הגדול הקב"ה אשר מלא כל הארץ כבודו עומד עליו ורואה במעשיו כמו שנאמר אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו נאם ה' מיד יגיע אליו היראה וההכנעה בפחד השי"ת ובושתו ממנו תמיד (מורה נבוכים ח"ג פ' נ"ב) ולא יתבייש מפני בני אדם המלעיגים עליו בעבודת השי"ת". וראה משנה ברורה (שם ס"ק ד): "וכתבו בשם האר"י ז"ל שיצייר שם הוי"ה תמיד נגד עיניו בניקוד יראה כזה י-ה-ו-ה וזהו סוד שויתי ה' לנגדי תמיד וזה תועלת גדול לענין היראה".

 $<sup>^{169}</sup>$  ותתפשהו בבגדו לאמר וגו' באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון אמר לו יוסף עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה ביניהם רצונך שימחה שמך מביניהם ותקרא רועה זונות מיד ואחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה ביניהם בצונך שימחה שמך מביניהם ותקרא רועה זונות ... מיד ותשב באיתן קשתו". רש"י (בראשית פרק לט פסוק יא) מתיחס לגמרא זה.



# ראיית הארץ

#### הרב אליעזר לרנר

משה רבינו נתאוה להיכנס לארץ ישראל, והתחנן אל הקב"ה פעם אחר פעם שירשה לו לעבור את הירדן לראות את הארץ הטובה. אמנם הקב"ה סירב והגזירה עמדה בעינה, אבל הוא הסכים לדבר אחד – לפני שמשה ימות על הר נבו, ה' יראה לו את כל הארץ.

והדבר צריך עיון. כפי שהקשה האברבנאל, למה יחפוץ משה בראיית הרים וגבעות מרחוק? האם אדם שתאב לאכול מאכל מסויים יתפייס אם מראים לו את המאכל אבל לא נותנים לו לאכול ממנו? הלא דבר זה יגרום לו עגמת נפש ולא סיפוק הנפש! ואם כן, מהי חשיבותה של ראיית הארץ?

הגמרא (סוטה דף יד/א) אומרת שמשה רבינו נתאוה להיכנס לארץ ישראל כדי לקיים מצוות התלויות בארץ. במלים אחרות – הרצון העז של משה לעבור את הירדן נבע משאיפותיו להתעלות ברוחניות, בקדושה. ואם כן, מסביר הגר"א נבנצל, יש להבין שראיית דברים שבקדושה יכולים להשפיע על רמת הקדושה של הרואה. אמנם אינה דומה ראייה מרחוק כראייה מקרוב, ואינה דומה ראיית דברים שבקדושה כעשיית דברים שבקדושה, אבל כל אלו יש בכוחם להעלות ולקדש את הרואה. ולכן משה רבינו ביקש: "אעברה נא ואראה את הארץ הטובה" (דברים ג:כה).

יש להבין שמידת ההשפעה של הראיה תלויה ברואה. המרגלים ראו את הארץ מקרוב, ובמקום להתעלות, רובם הוציאו את דיבת הארץ, אבדו את חלקם בעולם הבא וגרמו לבכייה לדורות לעם ישראל. הכל לפי המתבונן. מי שמסתכל מתוך רצון לשאוף לתוכו את הקדושה – יתקדש. ומי שמתבונן מתוך מחשבה רעה, יפסיד את הכל.

ב"ה שזכינו בחיינו להיכנס לארץ ישראל ולראותה מקרוב, דבר שנמנע ממשה רבינו, ולא זכו לו הרבה צדיקים מדורות הקודמים. אבל זכות זו מטילה עלינו אחריות. לצערנו, לא כל דבר שמתרחש כאן בארץ הוא דבר טוב. לא בכל מקום רואים טהרה, ולא כל אחד שפוגשים ברחוב הוא צדיק יסוד עולם. אבל יש המון טוב בארץ, המון חסד, המון קדושה, והמון צדקות, ועלינו להסתכל על הארץ, בין אם מתבוננים מקרוב, בין אם מרחוק, מתוך רצון לשאוף לתוכינו את הטוב ולהתעלות בקדושה.

"יברכך ה' מציון וראה בטוב ירושלם כל ימי חייך" (תהלים פרק קכח פסוק ה). מתי אפשר לצפות לברכת ה' מציון? כשרואים את "טוב ירושלים". "וראה בנים לבניך שלום על ישראל" (שם פסוק ו).

## שירו של המשיח

## רב הלל הורביץ

לפי הגמרא (מגילה דף יא/ב), סנחריב, מלך אשור, כבש את כל העולם חוץ מירושלים. סנחריב שלח את צבאו לירושלים לצור על העיר. רבשקה, שר צבאו של סנחריב, לעג לחזקיהו באמרו: "ועתה התערב נא את אדני את מלך אשור, ואתנה לך אלפים סוסים אם תוכל לתת לך רכבים עליהם" (מלכים ב פרק יח פסוק כג). הוא גם חירף וגידף את ה', "איה אלהי חמת וארפד, איה אלהי ספרוים הנע ועוה כי הצילו את שמרון מידי: מי בכל אלהי הארצות אשר הצילו את ארצם מידי, כי יציל ה' את ירושלים מידי" (מלכים ב שם, פסוקים לד-לה), "וספרים כתב לחרף לה' אלהי ישראל, ולאמר עליו לאמר, כאלהי גוי הארצות אשר לא הצילו עמם מידי, כן לא יציל אלהי יחזקיהו עמו מידי...וידברו אל אלהי ירושלים כעל אלהי עמי הארץ מעשה ידי אדם" (דברי הימים ב פרק לב פסוקים יז ויט). בליל הסדר 169 ה' שלח את מלאכו, "זיך במחנה אשור מאה שמונים וחמשה אלף וישכימו בבקר והנה כלם פגרים מתים" (מלכים ב פרק יט פסוק לה, וכן בישעיהו פרק לז פסוק לו).

על נס זה, הגמרא בסנהדרין (דף צד/א) אומרת: "ביקש הקדוש ברוך הוא לעשות חזקיהו משיח, וסנחריב גוג ומגוג. אמרה מדת הדין לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם! ומה דוד המלך ישראל שאמר כמה שירות ותשבחות לפניך – לא עשיתו משיח, חזקיה שעשית לו כל הניסים הללו ולא אמר שירה לפניך – תעשהו משיח?" ה' הסכים עם מדת הדין ואנחנו עדיין מחכים למשיח.

היתכן שחזקיהו לא הודה להקב"ה על הישועה הגדולה שה' עשה לו? אחרי שחלה חזקיהו למות (ישעיהו פרק לח פסוק א), והוא התפלל ובכה אל ה' (שם, פסוקים ב'-ג'), ה' ענה לו באמרו לישעיהו, "הלוך ואמרת אל חזקיהו, כה אמר ה' אלהי דוד אביך, שמעתי את תפלתך, ראיתי את דמעתך, הנני יוסף על ימיך חמש עשרה שנה. ומכף מלך אשור אצילך ואת העיר הזאת, וגנותי על העיר הזאת" (שם, פסוקים ה'-ו'). הלא על זה כתוב: "מכתב לחזקיהו מלך יהודה בחלתו, ויחי מחליו" (שם, פסוק ט), והרד"ק (ד"ה מכתב) כותב: "כתב הודאה זו כשנתרפא מחליו ועלה בית ה', אמר הודאה להיות למזכרת על החסד שעשה עמו האל שהוסיף על ימיו. וכן רש"י בשם תרגום יונתן מפרש ש"כתב אודאה על ניסא דאיתעבד לחזקיה". וראה פסוק כ' שחזקיהו כותב במכתבו, "ה' להושיעני, ונגינותי ננגן כל ימי חיינו על בית ה". לכן קשה להבין את דברי הגמרא בסנהדרין שחזקיהו לא הודה לה', ובייחוד שרש"י (פסוק א ד"ה בימים ההם) טוען ש"שלשה ימים לפני מפלתו של סנחריב חלה חזקיהו ויום ג' כשעלה בית ה' הוא יום מפלתו של סנחריב והוא יו"ט ראשון של פסח. וכן הרד"ק (מלכים ב פרק כ פסוק ו) טוען: "ומכף מלך אשור אצילך, זה ראיה פסח. וכן הרד"ק (מלכים ב פרק כ פסוק ו) טוען: "ומכף מלך אשור אצילך, זה ראיה

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>רש"י מגילה לא. ד"ה עוד היום, רש"י ישעיהו פרק לח פסוק א, ד"ה בימים ההם, ורד"ק מלכים ב פרק יט פסוק לה. אך ראה רש"י ישעיהו פרק ט פסוק ב ד"ה כשמחת בקציר ורש"י ישעיהו פרק ל פסוק לב שליל ששה עשר בניסן, ליל קציר העומר, היה.

כי קודם מפלתו של סנחריב חלה חזקיה," וכך היא משמעות הפסוקים כאן (פסוקים ה'-ו').  $^{170}$ 

רש"י (סנהדרין דף צד/א ד"ה כל הניסים הללו) מסביר שהגמרא כותבת "נסים" בלשון רבים כי חזקיהו לא אמר שירה על שני נסים, "שניצל מסנחריב ונתרפא מחליו". הלא דברי רש"י הם נגד פסוקים מפורשים בתנ"ך שחזקיהו כן הודה לה' על שנתרפא מחליו!

חוץ מזה, המהר"ל (חידושי אגדות, שם) שואל: "דברים אלו קשים להבין, דבשביל שלא אמר חזקיה שירה לא עשה אותו משיח, דמה ענין שירה למשיח"?

כדי ליישב את כל השאלות, נצטרך להבין מהו תפקידו של המשיח. תפקידו העיקרי של המשיח הוא ש"ילמד כל העם (כלומר, עם ישראל) ויורה אותם דרך ה"" (רמב"ם הלכות תשובה פרק ט הלכה ב)<sup>171</sup>. אך, משיח ישפיע על "ויתקן את העולם כולו לעבוד את ה' ביחד, שנאמר: כי אז אהפוך על העמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה' ולעבדו שכם אחד (צפניה פרק ג פסוק ט)" (רמב"ם הלכות מלכים פרק יא הלכה ד). חזקיהו הצליח בתפקיד העיקרי של משיח, וכמו שרש"י (שיר השירים פרק ה פסוק ו, ד"ה ומעי המו עליו) מפרש: "בא חזקיהו בנו (של אחז), ושב בכל לבבו לדרוש להקב"ה, וכל דורו שלמים, לא קם דור בישראל כמותם, כמו שמפורש בחלק, בדקו מדן ועד באר שבע ולא מצאו עם הארץ. מגבת ועד אנטוכיא, ולא מצאו איש בדקו מדן ועד באר שבע ולא מצאו עם הארץ. מגבת ועד אנטוכיא, ולא מצאו איש ואשה שאין בקיאין בהלכות טומאה וטהרה. וזהו וידי נטפו מור וגו'." וכן אנחנו רואים מדברי רש"י (בראשית פרק ט פסוק יב, ד"ה לדרת העולם): "נכתב (המלה דורות) חסר, שיש דורות שלא הוצרכו לאות (של הקשת) לפי שצדיקים גמורים היו, בסנהדרין (דף צד/א) הוא נקרא חזקיה על שם ש"חיזק את ישראל לאביהם בסנהדרין (דף צד/א) הוא נקרא חזקיה על שם ש"חיזק את ישראל לאביהם "בשמים".

לצערנו, חזקיהו נכשל בתפקידו המשני, לתקן את העולם לעבוד את ה' ביחד. שהרי "בעת הההיא, שלח בראדך בלאדן בן בלאדן מלך בבל ספרים ומנחה אל חזקיהו, כי שמע כי חלה חזקיהו: וישמע עליהם חזקיהו, ויראם את כל בית נכתה את הכסף ואת הזהב ואת הבשמים ואת השמן הטוב ואת בית כליו ואת כל אשר נמצא באוצרותיו, לא היה דבר אשר לא הראם חזקיהו בביתו ובכל ממשלתו: ויבא ישעיהו הנביא אל המלך חזקיהו, ויאמר אליו, מה אמרו האנשים האלה, ומאין יבאו אליך? ויאמר חזקיהו מארץ רחוקה באו מבבל: ויאמר מה ראו בביתך? ויאמר חזקיהו, את כל אשר בביתי ראו, לא היה דבר אשר לא הראיתם בארצתי: ויאמר ישעיהו אל חזקיהו, שמע דבר ה': הנה ימים באים, ונשא כל אשר בביתך ואשר אצרו אבתיך עד היום הזה בבלה, לא יותר דבר אמר ה': ומבניך אשר יצאו ממך אשר

אך יש להעיר שהרלב"ג (מלכים ב פרק כ פסוק א) כותב: "בימים ההם חלה חזקיה למות. אחשוב כי אחר הספור הקודם היה זה ולא תפלא ממה שאמר ומכף מלך אשור אצילך כי כבר אפשר שאסרחדון (בנו של סנחריב) היה מגזם אל ירושלים:"

וכמו כן הרמב"ם (הלכות מלכים פרק יא הלכה ד) כותב: "ואם יעמוד מלך מבית דוד הוגה בתורה ועוסק במצוות כדוד אביו, כפי תורה שבכתב ושבעל פה, ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה וילחם מלחמות ה' – הרי זה בחזקת שהוא משיח.

 $^{172}$ תוליד יקחו, והיו סריסים בהיכל מלך בבל." (מלכים ב פרק כ פסוקים יב  $^{-}$  יח). מה היה הכשלון של חזקיהו פה?

הדבר מרומז בדברי הימים ב (פרק לב פסוק לא). "וכו במליצי שרי בבל המשלחים עליו לדרש המופת אשר היה בארץ, עזבו האלהים לנסותו לדעת כל בלבבו." מה היה המופת? רש"י (מלכים ב פרק כ פסוק יב) טוען שהמופת הוא מה שכתוב במלכים ב (שם, פסוקים ח-יא). "ויאמר חזקיהו אל ישעיהו, מה אות כי ירפא ה' לי ועליתי ביום השלישי בית ה': ויאמר ישעיהו, זה לך האות מאת ה' כי יעשה ה' את הדבר אשר דבר, הלך הצל עשר מעלות, אם ישוב עשר מעלות: ויאמר חזקיהו, נקל לצל לנטות עשר מעלות, לא כי ישוב הצל אחרנית עשר מעלות: ויקרא ישעיהו הנביא אל ה', וישב את הצל במעלות אשר ירדה במעלות אחז אחרנית עשר מעלות:<sup>173</sup> מיד בפסוק שלאחריו במלכים ב כתוב: "בעת ההיא שלח בראדך בלאדן בן בלאדן מלך בבל ספרים ומנחה אל חזקיהו כי שמע כי חלה חזקיהו:" וז"ל רש"י (שם) "כי שמע (מלך בבל) כי חלה (חזקיהו) ... ואיך שמע? למוד היה לאכול בשלש שעות ביום, וישן עד תשע. כיון שחזר גלגל חמה לחזקיהו, ניעור בתשע שעות ומצא שהוא שחרית. בקש להרוג את עבדיו. אמר, אתם הנחתם אותי לישן יום ולילה! אמרו, גלגל חמה חזר. אמר להם, מי החזירו? אמרו לו, אלהיו של חזקיהו, כדאיתא בפסיקתא" $^{174}$ . וכן הרד"ק (שם) אומר: "שלא היה עיקר שליחותו על חליו אלא על המופת שנעשה לו על חליו וכן הוא בדברי הימים "לדרוש המופת אשר היה בארץ"". אך, הרלב"ג (שם ד"ה ספרים ומנחה אל חזקיהו) כותב: "כבר ספר בספר דברי הימים, כי רבים היו מביאים מנחה לה' בירושלים ומגדנות לחזקיה, והיה זה כן מפני מה ששמעו מהמופת שעשה ה' בחיל מלך אשור, אז ידעו כל ממלכות הארץ כי ה' הוא האלהים, ולזה ספר זה שם אחר ספור זה המופת אשר עשה ה' בחיל מלך אשור". בגלל "המופת", מלך בבל רצה להכיר את ה' יותר, וכמו שמובא בשיר השירים רבה (וילנא פרשה ג). "בעת ההוא שלח מרדך בלאדן... (ישעיה פרק לט פסוק א), אמרו: מרודך עובד לחמה היה, והיה למוד לאכול בשש שעות, וישן לו עד ט' שעות, וכיון שחזר גלגל חמה בימי חזקיהו מלך יהודה ישן לו, ועמד ומצאו שחרית ... אמר להם, הנחתם אותי ישן כל היום וכל הלילה. אמרין ליה, יומא הוא דחזר. אמר להם, ואי זה אלוה החזירו? אמרו לו, אלוהו של חזקיהו החזירו. אמר להם, וכי יש אלוה גדול מאלהי? אמרו לו, אלוהו של חזקיהו גדול הוא מאלהיך. מיד שלח ספרים ומנחה לחזקיהו. הדא הוא דכתיב: "בעת ההיא שלח מרודך בלאדן" (ישעיה, שם), ומה כתב בהן? שלום לחזקיהו, שלום לאלהא רבה, שלום לירושלים..."<sup>175</sup> התרגום (דברי הימים, שם) מסביר, ששלוחי מלך בבל בקשו לראות את הלוחות, וה' התיר לחזקיהו להוציאם מהארון שבקודש הקדשים ולהראותם!

לחזקיהו היתה אפשרות להשפיע על כל העולם כולו. הבבלים עמדו להיות מעצמת-על הבאה. אם חזקיהו היה משכנעם באמיתותו של היהדות והאמונה

<sup>.</sup> ז – א פסוקים לט פרק בישעיהו מובא וכן 172

וכן מובא בישעיה פרק לח פסוקים ז-ח.

<sup>.</sup> תייבי, בשיר השירים רבה (וילנא) פרשה גו $^{174}$ 

<sup>.</sup> וכן מובא בגמרא סנהדרין דף צו/א.

בה', אז הבבלים היו מציפים את דבר ה' בכל העולם כולו (דעת סופרים דברי הימים ב פרק לב פסוק כה). ואל יהא דבר זה זר בעיניך, שהרי הרמב"ם (הלכות מלכים פרק יא הלכה ד, מהדורת שבתי פרנקל<sup>176</sup>) כותב: "וכל הדברים האלו של ישוע הנצרי ושל זה הישמעאלי שעמד אחריו אינן אלא לישר דרך המלך המשיח ולתקן העולם כולו לעבוד את ה' ביחד. שנאמר כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה' ולעבדו שכם אחד. כיצד? כבר נתמלא העולם כולו מדברי המשיח ומדברי התורה ומדברי המצוות, ופשטו דברים אלו באיים רחוקים ובעמים רבים ערלי לב, והם נושאים ונותנים בדברים אלו ובמצוות התורה. אלו אומרים מצוות אלו אמת היו וכבר בטלו בזמן הזה ולא היו נוהגות לדורות, ואלו אומרים דברים נסתרות יש בהם ואינן כפשוטן וכבר בא משיח וגלה נסתריהם. וכשיעמוד המלך המשיח באמת ויצליח וירום וינשא מיד הם כולן חוזרין ויודעים ששקר נחלו אבותיהם ושנביאיהם ואבותיהם הטעום." כעין זה כתב רבי יהודה הלוי בספר הכוזרי "הדתות האלה הן אפוא רק הכנה והקדמה ל'משיח' המיוחל, אשר הוא הפרי, ובאחרית הימים, בהודותן בו, תהיינה הן פריו, והיה העץ כולו אחד, - אז יעריצו את השורש אשר לפנים היו מבזים אותן..." וראה דברי הרלב"ג (דברי הימים ב פרק לב פסוק כד), וז"ל: "...ולא השיב חזקיהו להש"י כמו מה שגמל עליו מהטוב, כי היה ראוי **שיפרסם** לכל גבורות הש"י ונפלאותיו למען יתישרו לעבודתו, ולא עשה זה, כי הבאים אליו מבבל לדרוש המופת אשר היה בארץ, לא נתן בו חזקיה הכבוד להש"י, אך התכבד בפניהם להראות להם גדולתו וכל בית נכותו, ועל זה היה עליו קצף..." אם כן, במקום להראות לשלוחי מלך בבל את רוחניותה של היהדות, חזקיה הראה להם מטריאליזם, עושרו הגדול ורכושו. מיד, ישעיהו הודיע לחזקיה שהחמיץ הזדמנותו (מעם לועז מלכים ב פרק כ פסוק יד). לכן, במקום שה' יעשנו משיח, ישעיהו הודיע לחזקיה על החורבן העתידי של הבית הראשון על ידי הבבליים!

לפי זה, חזקיה ודאי שר שירה, והפסוק בישעיה (פרק ל פסוק כט) מצביע על זה. "השיר יהיה לכם כליל התקדש חג, ושמחת לבב כהולך בחליל לבוא בהר ה' אל צור ישראל." רד"ק (שם) מפרש: "הלילה של חג ששמחים בו ואומרים בו שיר, כן יהיה לכם זה ביום מפלת מחנה אשור, שתשמחו ותשירו ותהללו לאל שעשה לכם נס גדול, והשיר הזה הוא בפה... שיבאו בהר ה' שהוא בית המקדש לשיר ולהלל שם אל צור ישראל שהיה צורם חזקם עם מלך אשור. ורז"ל פירשו כי בליל פסח היתה מגפת מחנה אשור, שנאמר: השיר יהיה לכם כליל התקדש חג שאומרים בו שירה והלל זהו ליל הפסח." רש"י (שם) מרחיק לכת ומעיר ש"נראה מקרא זה כאילו בא ללמד על סנחריב, ולימד על פרעה שאמרו הלל בליל אכילת פסחים, מדרש תהלים". אך, חזקיה נכשל בזה שרק שר עם בני ישראל. הוא התרשל מלשיר "שירת המשיח", שיר המיועד לאומות העולם, לקרבם לעבודת ה'. וכך איתא בשיר השירים רבה פרשה ד. "...וראוי חזקיהו לומר שירה על מפלת סנחריב, דכתיב: (דברי הימים ב פרק לב פסוק "ה.) "לא כגמל עליו השיב יחזקיהו", (למה) "כי גבה לבו". את חמי (בא וראה), חזקיה מלך וצדיק, ואת אמרת "כי גבה לבו"? אלא גבה לבו מלומר שירה. אתא ישעיה

. קטע הזה חסר ברוב הדפוסים מטעמי צנזורה חסר הזה חסר וורה.

מאמר ד סעיף כ"ג, הוצאת דביר 177

לגביהון דחזקיהו וסיעתו, אמר להון (ישעיהו פרק יב פסוק ה) "זמרו ה"". אמרון ליה, למה? "כי גאות עשה". אמרון ליה, כבר "מודעת זאת בכל הארץ" ... אמר רבי לוי, אמר חזקיהו, מה אנו צריכין לומר נסיו וגבורותיו של הקב"ה, כבר מודעת זאת מסוף העולם ועד סופו! לא כבר עמד גלגל החמה באמצע הרקיע, וראו נסיו וגבורתו של הקב"ה עד סוף העולם!". זרעים של אמונה בה' נטע ה' בעצמו, אך חזקיה לא השקה את אותם הזרעים ולא גדלם עד שיתנו פירות.

לעומת זאת, דוד המלך שר "שירת המשיח" אף שלא נעשה המשיח. דוד תיקן שהלויים ישירו כל יום בבית המקדש: "הודו לה' קראו בשמו, הודיעו בעמים עלילתו: (דברי הימים א פרק טז פסוק ח) ... שירו לה' כל הארץ, בשרו מיום אל יום ישועתו: ספרו בגוים את כבודו, בכל העמים נפלאותיו: כי גדול ה' ומהלל מאד, ונורא הוא על כל אלהים: כי כל אלהי העמים אלילים, וה' שמים עשה: הוד והדר לפניו, עז וחדוה במקומו: הבו לה' משפחות עמים, הבו לה' כבוד ועז" (שם, פסוקים כג-כח). המיוחס לרש"י (שם, פסוק ח) מפרש: "הודיעו בעמים עלילותיו – מעשה גבורותיו ונפלאותיו שפעל עם הארון". וכן רש"י מפרש בפסוק כ"ד פעמיים! דבור המתחיל של פסוק כד מתחיל בפסוק כג עם המלה "**שירו**". "שירו לה' כל הארץ בשרו מיום וגו'. ספרו – ישועה שעשה לנו כשגלה הארון אל ארץ פלשתים: בכל העמים נפלאותיו – שעשה עם הארון." הלויים התחילו שירם עם המלה "קראו" (פסוק ח). הרמב"ן מפרש את הפסוק: "...ויבן (אברם) שם מזבח לה', ויקרא בשם ה' (בראשית פרק יב פסוק ח): "ויקרא בשם ה' - פירש אונקלוס שהתפלל שם... והנכון שהיה קורא בקול גדול שם לפני המזבח את שם ה', מודיע אותו ואלהותו לבני אדם, כי באור כשדים היה מלמדם ולא אבו שמוע, ועתה כשבא בארץ הזאת שהובטח בה "ואברכה מברכיך", היה למוד ללמד ולפרסם האלוהות. וכן אמר הכתוב (בראשית כו כד) ביצחק אשר הלך אל נחל גרר והובטח "אל תירא, כי אתך אנכי", שבנה מזבח "ויקרא בשם ה". כי (יצחק) בא במקום חדש אשר לא שמעו את שמעו (של ה') ולא ראו את כבודו, והגיד כבודו בגוים ההם. ולא נאמר ביעקב כן מפני שהוליד בנים רבים כולם עובדי ה', והיתה לו קהלה גדולה נקראת עדת ישראל, ונתפרסמה האמונה בהם, ונודעה לכל העם, וגם כי מימי אבותיו נתפרסמה בכל ארץ כנען. וכך אמרו בבראשית רבה (לט טז) מלמד שהקריא (אברם) שמו של הקב"ה בפי כל בריה". אחרי שהרד"ק מפרש את הפסוקים בפרק זה (בדברי הימים א פרק טז) על הארון שנשבה על ידי הפלשתים (בפסוקים ח, כג, כו, כז), הוא כותב (פסוק כח): "הבו לה' משפחות עמים – כי כל העמים הרואים והשומעים זה, יתנו הכבוד וההוד, וכן טעם כל הפסוקים והמזמור האלו, אף על פי שנאמר על ענין הארון, ענינו גם כן על העתיד של הגלות הזו, כשיראה השם נפלאותיו, כשיוציאנו מהגלות ויקבצנו, יראה נפלאותיו לנו עד אשר כל הגוים יתנו לו הכבוד והעוז, כמו שאמר: והיה ה' למלך על כל הארץ, כמו שאמר: הנה ויאמרו בגוים ה' מלך, וכן אמר: ירעם הים ומלואו, יעלץ השדה, וכן אמר בקבוץ גליות: ההרים והגבעות יפצחו לפניכם רנה, וכל עצי השדה ימחאו כף, ואז יאמרו אלה לאלה הודו לה' כי טוב כל"ח". הרד"ק (פסוק כג) מעיר ש"אמרו רבותינו כי הודו לה' (פסוקים ח – כב) אמרו בבקר, ושירו לה' (פסוקים כג -לו) בין הערבים, וכן אמרו כל אותם שנים המזמורים בכל יום לפני הארון כל הימים עד שהביא שלמה את הארון לבית עולמים." עכשו אנחנו מבינים את דברי הגמרא בסנהדרין (דף צד/א): "אמרה מדת הדין לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם! ומה דוד מלך ישראל שאמר כמה שירות ותשבחות לפניך – לא עשיתו משיח, חזקיה שעשית לו כל הנסים הללו ולא אמר שירה לפניך – תעשהו משיח?" דוד רצה שרוחניותו של הארון והמקדש ישפיע לא רק על יהודים, אלא גם על הגוים $^{178}$ .

אנחנו צריכים להיות מודעים לבקשתינו ל"שירת המשיח" בתפלתנו. בשמונה עשרה, אנחנו מתחילים ב"מודים אנחנו לך" ומסיימים "וכל החיים יודוך סלה." וכן ב"עלינו", אנחנו מתחילים "עלינו לשבח לאדון הכל" ומסיימים "וכל בני בשר יקראו בשמד."

גם בהלל, אנו שרים: "לך אזבח זבח תודה ובשם ה' אקרא: נדרי לה' אשלם נגדה נא לכל עמו: בחצרות בית ה' בתוככי ירושלים הללו יה: (תהלים פרק קטז, פסוקים יז –יט). בפרק הבא, אנחנו ממשיכים ושרים: "הללו את ה' כל גוים שבחוהו כל האומים! (תהלים פרק קיז פסוק א). מובנים היטב דברי הרד"ק (שם) ש"זה המזמור משנים פסוקים לבד והוא לימות המשיח." ומעניין מאד שהמלבי"ם מבין ששני הפרקים (קטז וקיז) מדברים על זמנו של משיח הפוטנציאלי, על זמנו של חזקיה.

עלינו לזכור מה אנו באמת מבקשים כשאנו אומרים בקול רם פעמיים בשנה, בליל הסדר ובמוצאי יו"כ, "לשנה הבאה בירושלים."

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> יש להעיר שהמלים "הודו לה' קראו בשמו, הודיעו בעמים עלילתיו" מופיעות שלש פעמים בתנ"ך. פעמיים מלים אלו נאמרו על ידי דוד (תהלים פרק קה פסוק א ודברי הימים א פרק טז פסוק מונ"ך. פעמיים מלים אלו נאמרו על ידי דוד (תהלים פרק קה פסוק א ודברי הימים א פרק ה פסקה כ), מופעם על ידי ישעיה (ישעיה פרק יב פסוק ד). לפי המדרש (שיר השירים רבה פרשה ד פסקה כ), ישעיה הוכיח את חזקיה מהפסוק שלאחריו (פסוק ה) וביקש ממנו לשיר את שירו של המשיח!